# الماضافة الماضافة الماسية الما

الأعمَالِ الِعَلِيثَة

تأليفت

مشيخ الإسلام تعِيَ الدِين جَمد بن شيعيّة أ (٦٦١ - ٧٢٨) طبع بمطبعتنا السلفية أومكتبتها

الطبعة الأولى : ١٣٨٦

الثانية : ١٣٩٩

الثالثة : ١٤٠٢

عُنيَتَ بنشيح

النظنعُ بَالنَّفِينَةُ - فَكَيْنِهُا

٧١ شارع للفتح – روضة الفسطاط – القاهرة • ت ٨٤٠٣٦٤

# بنبالتألخالج

الحمد لله نستعينه ونستغفره ، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا ، من يهد الله فلا مضل له ، ومن يضلل فلا هادى له . وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له . وأشهد أن محمداً عبده ورسوله ، صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه وسلم تسلما .

### فصل

### فى أمراض القلوب وشفائها

قال الله تعالى عن المنافقين ( ١٠ البقرة ) : ( في قلوبهم مرض ، فزادهم الله مرضا ) وقال تعالى ( ٥٣ الحج ) : ( ليجعل ما يلتي الشيطان فتنة للذين في قلوبهم مرض والقاسية قلوبهم ) ، وقال ( ٢٠ الأحزاب ) : ( لئن لم ينته المنافقون والذين في قلوبهم مرض والمرجفون في المدينة لنغرينك بهم ، ثم لا يجاورونك فيها إلا قليلا ) . وقال ( ٣١ المدثر ) : ( ولا يرتاب الذين أوتوا الكتاب والمؤمنون ، وليقول الذين في قلوبهم مرض والكافرون : ماذا أراد الله بهذا مثلا ) ؟ وقال تعالى ( ٥٧ يونس ) : ( قد جاءتكم موعظة من ربكم ، وشفاء لم في الصدو، ، وهدى ورحمة للمؤمنين ) . وقال ( ٨٢ الإسراء ) : ( ، ننزل من القرآن ما هو شفاء ورحمة للمؤمنين ، ولا يزيد الظالمين إلا خسارا ) . وقال ( ١٤ التوبة ) : ( ويشف صدور قوم مؤمنين ، ويذهب غيظ قلوبهم ) .

و ( مرض البدن ) خلاف صحته و صلاحه ، وهو فساد يكون فيه ؛ يفسد به إدراكه وحركته الطبيعية : فإدراكه إما أن يذهب كالعمى والصمم ، وإما أن يدرك الأشياء على خلاف ما هي عليه ، كما يدرك الحلو مراً ، وكما يخيل إليه أشياء لا حقيقة لها في الحارج . وأما فساد حركته الطبيعية فمثل أن تضعف قوته عن الهضم ، أو مثل أن يبغض الأغذية التي يحتاج إليها ، ويحب الأشياء التي تضره ، ويحصل له من الآلام

بحسب ذلك ، ولكن – مع ذلك المرض – لم يمت ولم يهلك به فيه نوع قوة على إدراك الحركة الإرادية في الجملة (فيتولد من ذلك) ألم يحصل في البدن إما بسبب فساد الكمية أو الكيفية : فالأول إما لنقص المادة فيحتاج إلى غذاء ، وإما بسبب زيادتها فيحتاج إلى استفراغ ، والثاني كقوة في الحرارة والبرودة خارج عن الاعتدال فيداوى .

وكذلك ( مرض القلب) هو نوع فساد يحصل له ، يفسد به تصوره وإرادته ، فتصوره بالشبهات التي تعرض له حتى لا يرى الحق ، أو يراه على خلاف ما هو عليه . وإرادته بحيث يبغص الحق النافع ويحب الباطل الضار . فلهذا يفسر «المرض» تارة بالشك والريب ، كما فسر مجاهد وقتادة قوله ( ١٠ البقرة ) : (في قلوبهم مرض) أى شك ، وتارة يفسر بشهوة الزنا ، كما فسر به قوله ( ٣٢ الأحزاب ) (فيطمع الذي في قلبه مرض) ولهذا صنف الحرائطي (كتاب اعتلال القاوب أي مرضها) ، وأراد به مرضها بالشهوة .

والمريض يؤذيه ما لا يؤذى الصحيح: فيضره يسير الحر والبرد والعمل ونحو ذلك من الأمور التي لا يقوى عليها لضعفه بالمرض. والمرض – في الجملة – يضعف المريض بجعل قوته ضعيفة لا تطيق ما يطيقه القوى. والصحة تحفظ بالمثل ، وتزال بالضد. والمرض يقوى بمثل سببه ، ويزول بضده. فإذا حصل للمريض مثل سبب مرضه زاد مرضه ، وزاد ضعف قوته ، حتى ربما يهلك. وإن حصل له ما يقوى القوة ويزيل المرض كان بالعكس.

و (مرض القلب) ألم يحصل فى القلب ، كالغيظ من عدو استولى عليك ، فإن ذلك يؤلم القلب ، قال الله تعالى ( ١٤ التوبة ) : ( ويشف صدور قوم مؤمنين ، ويذهب غيظ قلوبهم ) ، فشفاؤهم بزوال ما حصل فى قلوبهم من الألم ، ويقال : فلان شفى غيظه ، وفى القود استشفاء أولياء المقتول ، ونحو ذلك . فهذا شفاء من الغم والغيظ والحزن . وكل هذه آلام تحصل فى النفس . وكذلك الشك والجهل يؤلم القلب ، قال النبى صلى الله عليه وسلم « هلا سألوا إذا لم يعلموا ؟ فإن شفاء العى السؤال » ، والشاك فى الشيء المرتاب فيه يتألم قلبه ، حتى يحصل له العلم واليقين ، ويقال للعالم الذي أجاب على بين الحق : قد شفاني بالجواب ،

و ( المرض ) دون الموت ، فالقلب يموت بالجهل المطلق ، ويمرض بنوع من الجهل : فله موت ، ومرض و وحياة ، وشفاء . وحياته وموته ومرضه وشفاؤه أعظم من حياة البدن وموته ومرضه وشفائه . فلهذا مرض القلب إذا ورد عليه شبهة أو شهوة

قوت مرضه ، وإن حصلت له حكمة وموعظة كانت من أسباب صلاحه وشفائه ، قال تعالى ( ٥٣ الحج ) : (ليجعل ما يلتي الشيطان فتنة للذين في قلوبهم مرض ) ، لأن ذلك أورث شبهة عندهم ، والقاسية قلوبهم ليبسها ، فأولئك قلوبهم ضعيفة بالمرض ، فصار ما ألتي الشيطان فتنة لهم ، وهؤلاء كانت قلوبهم قاسية عن الإيمان ، فصار فتنة لهم . وقال ( ٦٠ الأحزاب ) : (لئن لم ينته المنافقون والذين في قلوبهم مرض والمرجفون في المدينة ) كما قال ( ٣١ المدثر ) : (وليقول الذين في قلوبهم مرض ) لم تمت قلوبهم مرض والمرحفون كوت (قلوب ) الكفار والمنافقين ، وليست صحيحة صالحة كصالح قلوب المؤمنين ، كوت (قلوب ) الكفار والمنافقين ، وليست صحيحة صالحة كصالح قلوب المؤمنين ، بل فيها مرض شبهة وشهوات . وكذلك ( ٣٢ الأحزاب ) : ( فيطمع الذي في قلبه مرض ﴾ وهو مرض الشهوة ، فإن القلب الصحيح لو تعرضت له المرأة لم يلتفت إليها ، بخلاف القلب المريض بالشهوة فإنه لضعفه يميل إلى ما يعرض له من ذلك بحسب قوة المرض وضعفه ، فإذا خضعن بالقول طمع الذي في قلبه مرض .

و (القرآن) شفاء لما في الصدور ومن في قلبه أمراض الشبهات والشهوات ، ففيه من البينات ما يزيل الحق من الباطل، فيزيل أمراض الشبهة المفسدة للعلم والتصور والإدراك ، بحيث يرى الأشياء على ما هي عليه ، وفيه من الحكمة والموعظة الحسنة بالترغيب والترهيب والقصص التي فيها عبرة ما يوجب صلاح القلب ، فيرغب القلب فيما ينفعه ويرغب عما يضره ، فيبتى القاب مجباً للرشاد ، مبغضاً للغي ، بعد أن كان مريداً للغي ، مبغضاً للرشاد . فالقرآن مزيل للأمراض الموجبة للإرادات الفاسدة ، مريداً للغي ، مبغضاً للرشاد ، ويعود إلى فطرته التي فطر عليها ، كما يعود البدن حتى يصلح القلب فتصلح إرادته ، ويعود إلى فطرته التي فطر عليها ، كما يعود البدن الى الحال الطبيعي ، ويغتذى القلب من الإيمان والقرآن بما يزكيه ويؤيده ، كما يغتيذى البدن بما ينميه ويقومه ، فإن زكاة القلب مثل نماء البدن ،

و (الزكاق) في اللغة: النماء ، والزيادة في الصلاح ، يقال: زكا الشيء ، إذا نما في الصلاح. فالقلب يحتاج أن يتربى فينمو ويزيد ، حتى يكمل ويصلح. كما يحتاج البدن أن يربى بالأغذية المصلحة له. ولابد – مع ذلك – من منع ما يضره. فلا ينمو البدن إلا بإعطاء ما ينفعه ومنع ما يضره. وكذلك القلب لا يزكو فينمو ويتم صلاحه إلا بحصول ما ينفعه ودفع ما يضره. وكذلك الزرع لا يزكو إلا بهذا.

و (الصدقة ) لما كانت تطنئ الحطيئة كما يطنئ الماء النار ، صار القلب يزكو بها ، وزكاته معنى زائد على طهارته من الذنب ، قال الله تعالى ( ١٠٣ التوبة ) : ﴿ خَذَ من أموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بها ) ، وكذلك ترك الفواحش يزكو به القلب . وكذلك ترك المعاصى ، فإنها بمنزلة الأخلاط الرديئة فى البدن ، ومثل اللاغل فى الزرع ، فإذا استفرغ البدن من الأخلاط الرديئة — كاستخراج الدم الزائد — تخلصت القوة الطبيعية واستراحت ، فينمو البدن . وكذلك القلب إذا تاب من الذنوب كان استفراغاً من تخليطاته حيث خلط عملا صالحاً وآخر سيئاً ، فإذا تاب من الذنوب تخلصت قوة القلب وإراداته للأعمال الصالحة ، واستراح القلب من تلك الحوادث الفاسدة التي كانت فيه ، فزكاة القلب بحيث ينمو ويكمل ، قال تعالى ( ٢١ النور ) : (وإن قبل لكم ارجعوا ، فارجعوا ، هو أزكى لكم ﴾ ، وقال تعالى ( ٢٠ النور ) : (وإن قبل لكم ارجعوا ، فارجعوا ، هو أزكى لكم ﴾ ، وقال ( ٣٠ النور ) : ﴿ وقال تعالى ( ٢٠ الأعلى ) : ﴿ قد أفلح من تزكى ، وذكر اسم ربه خبير بما يصنعون ) ، وقال تعالى ( ٢٠ الأعلى ) : ﴿ قد أفلح من تزكى ، وذكر اسم ربه وقال تعالى ( ٣٠ عبس ) : ﴿ وما يدريك لعله يزكى ﴾ ، وقال تعالى ( ١٨ النازعات ) : ﴿ فقل هل لك إلى أن تزكى ، وأهديك إلى ربك فتخشى ﴾ . فالذكية وإن كان أصلها ﴾ وفقل هل لك إلى أن تزكى ، وأهديك إلى ربك فتخشى ﴾ . فالذكية وإن كان أصلها وقل والبركة وزيادة الحير ، فإنما تحصل بإزالة الشر ، فلهذا صار التزكى يجمع هذا وهذا

وقال (٦-٧ فصلت): ﴿ وويل للمشركين الذين لا يؤتون الزكاة ﴾ وهي التوحيد والإيمان الذي به يزكو القلب ، وإثبات الهية ما سوى الحق من القلب ، وإثبات الهية الحق في القلب ، وهو حقيقة « لا إله إلا الله » وهذا أصل ما تزكر به القلوب .

و (التزكية): جعل الشيء زكياً ، إما في ذاته ، وإما في الاعتقاد والحبر ، كما يقال «عدلته » إذا جعلته عدلا في نفسه ، أو في اعتقاد الناس . قال تعالى ( ٣٢ النجم ) : (فلا تزكوا أنفسكم ) أى تخبروا بزكاتها . وهذا غير قوله ( ٩ الشمس ) : (قد أفلح من زكاها ) ، ولهذا قال ( ٣٢ النجم ) : (هو أعلم بمن اتقى ) . وكان اسم زينب « برة » فقيل : تزكى نفسها فسهاها رسول الله صلى الله عليه وسلم زينب وأما قوله ( ٤٩ النساء ) : (ألم تر إلى الذين يزكون أنفسهم ، بل الله يزكى من يشاء ﴾ أى يجعله زاكياً ويخبر بزكاته ، كما يزكى المزكى الشهود بعدلهم .

و (العدل) هو الاعتدال ، والاعتدال هو صلاح القلب ، كما أن الظلم فساده ولهذا جميع الذنوب يكون الرجل فيها ظالماً لنفسه ، والظلم خلاف العدل ، فلم

يعدل على نفسه بل ظلمها ، فصلاح القلب في العدل ، وفساده في الظلم ، وإذا ظلم. العبد نفسه فهو الظالم وهو المظلوم ، كذلك إذا عدل فهو العادل والمعدول عايه . فمنه العمل ، وعليه تعود ثمرة العمل من خير وشر . قال تعالى ( ٢٨٦ البقرة ): ﴿ لها ما كسبت ، وعليها ما اكتسبت ﴾ .

و ( العمل) له أثر في القلب – من نفع ، وضر ، وصلاح – قبل أثره في الحارج. فصلاحها (١) عدل لها ، وفسادها ظلم لها ، قال تعالى ( ٤٦ فصلت ) : ﴿ مَنْ عَمَلُ صالحاً فلنفسه ، ومن أساء فعليها ﴾ وقال تعالى ( ٧ الإسراء ) : ﴿ إِنْ أَحسنُتُم أَحسنُتُم لأنفسكم ، وإن أسأتم فلها ﴾ . قال بعض السلف ﴿ إِنْ لِلْحَسْنَةُ لِنُوراً فِي القلب ، وقوة في البدن ، وضياء في الوجه ، وسعة في الرزق ، ومحبة في قلوب الخاتي . وإن للسيئة لظلمة في القلب ، وسواداً في الوجه ، ووهناً في البدن ، ونقصاً في الرزق ، وبغضاً في قلوب الحلق » وقال تعالى ( ٢١ الطور ) : ﴿ كُلُّ امْرَى ۚ بِمَا كُسُبُ رَهِينَ ﴾ ، وقال تعالى ( ٣٨ المدثر ) : (كل نفس بماكسبت رهينة ) ، وقال ( ٧٠ الأنعام ) : (وذكر به أن تبسل نفس بماكسبت ليس لها من دون الله ولى ولا شفيع . وإن تعدل كل عدل لا تؤخذ منها ، أو لئك الذين ابسلوا بماكسبوا ﴾.. و « تبسل» أي ترتهن وتحبس وتؤسر ، كما أن الجسد إذا صح من مرضه قيل : قد اعتدل مزاجه ، والمرض إنما هو انحراف المزاج ، مع أن الاعتدال المحض السالم من الأخلاط لا سبيل إليه ، ولكن الأمثل فالأمثل ، فهكذا صحة القلب وصلاحه في العدل ، ومرضه من الزيغ والظلم والانحراف . والعدل المحض في كل شيء متعذر علماً وعملا ، ولكن الأمثل فالأمثل ، ولهذا يقال : هذا أمثل ، ويقال للطريقة السلفية « الطريقة المثلي » ، وقال تعالى ( ١٢٩ النساء ) : ﴿ وَلَنْ تَسْتَطِيعُوا أَنْ تَعْدُلُوا بِينَ النِّسَاءُ وَلُو حَرْضَتُم ﴾ ، وقال تعالى ( ١٥٢ الأنعام ) : ﴿ وَأُوفُوا الْكَيْلُ وَالْمَيْرَانُ بِالْقُسِطُ ، لَا نَكُلُفُ نَفْسًا إِلَّا وَسَعِهَا ﴾ . والله تعالى بعث الرسل وأنزل الكتب ليقوم الناس بالقسط ، وأعظم القسط : عبادة الله وحده لا شريك له ، ثم العدل على الناس في حقوقهم ، ثم العدل على النفس

و ( الظلم ) ثلاثة أنواع ، والظلم كله من « أمراض القلوب » ، والعدل صحتها وصلاحها . قال أحمد بن حنبل لبعض الناس « لو صححت لم تخف أحداً » ، أى خوفك

<sup>(</sup>١) أَيْ صلاحَ النَّفْسِ .

من المخلوق هو من « مرض » فيك ، كمرض الشرك ، والذنوب .

وأصل ( صلاح القلب ) هو حياته ، واستنارته . قال تعالى ( ١٢٢ الأنعام ) : ﴿ أَوَ مَنْ كَانَ مِيتاً فَأَحِيبناه وجعلنا له نوراً يمشى به في الناس ، كمن مثله في الظلمات ليس بخارج منها ﴾ ؟ لذلك ذكر الله حياة القلوب ونو رها وموتها وظلمتها في غير موضع ، كَقُولُه ( ٧٠ ياسين ) : ﴿ لينذر من كان حياً ، ويحق القول على الكافرين ﴾ وقوله تعالى ( ٢٤ الأنفال ) : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَجْيَبُوا لِلَّهُ وَلَلْرُسُولَ إِذَا دَعَاكُم لما يحييكم \_ ثم قال \_ واعلموا أنَّ الله يحول بين المرَّء وقلبه ، وأنه إليه تحشرون ﴾ ، وقال تعالى ( ١٩ الروم ) : ﴿ يَخْرِجِ الحَيْ مِنْ الْمَلِيُّ ، وَيَخْرِجِ الْمُلِيُّ مِنْ الْحَيْ ﴾ ، ومن أنواعه أنه يخرج المؤمن من الكافر ، والكافر من المؤمن . وفى الحديث الصحيح « مثل البيت يذكر الله فيه والبيت الذي لا يذكر الله فيه كمثل الحي والميت » ، وفي الصحيح أيضاً « اجعلوا من صلاتكم في بيوتكم ، ولا تتخذوها قبوراً » . وقد قال تعالى ( ٣٩ الأنعام ) : ﴿ والذين كذبوا بآياتنا صم وبكم ى الظلمات ﴾ ، وذكر سبحانه آية النور وآية الظلمة فقال ( ٣٥ النور ) : ﴿ الله نُورِ السَّمَاوِاتِ وَالْأَرْضِ ، مثل نوره كمشكاة فيها مصباح ، المصباح في زجاجة ، الزجاجة كأنها كوكب درى يوقد من شجرة مباركة زيتونة لا شرقية ولا غربية ، يكاد زيتها يضيء ولو لم تمسسه نار ، نور على نور ﴾ فهذا مثل نور الإيمان في قلوب المؤمنين ، ثم قال ( ٣٩ النور ) : ﴿ وَالَّذِينَ كَفُرُوا أعمالهم كسراب بقيعة يحسبه الظمآن ماء حتى إذا جاءه لم يجده شيئاً ، ووجد الله عنده فوفاه حسابه ، والله سريع الحساب . أو كظلهات في بحر لجي يغشاه موج ، من فوقه موج ، من فوقه سحاب : ظلمات بعضها فوق بعض ، إذا أخرج يده لم يكد يراها ، ومن لم يجعل الله له نوراً فما له من نور ﴾ . فالأول مثل الاعتقادات الفاسدة والأعمال التابعة لها ، يحسبها صاحبها شيئاً ينفعه ، فإذا جاءها لم يجدها شيئاً ينفعه ، فوفاه الله حسابه على تلك الأعمال . والثانى مثل للجهل البسيط وعدم الإيمان والعلم ، فإن صاحبها في ظلمات بعضها فوق بعض لا يبصر شيئاً ، فإن البصر إنما هو بنور الإيمان والعلم ، قال تعالى ( ٢٠١ الأعراف ) : ﴿ إِنَ الَّذِينَ اتَّقُوا إِذَا مُسْهُمُ طَائَفُمْنُ الشَّيْطَانُ تَذْكُرُوا ۚ ، فإذا هم مبصرون﴾ ، وقال تعالى ( ٢٤ يوسف ) : ﴿ وَلَقَدُ هُمَّتُ بِهِ وَهُمَّ بِهَا ، لُولَا أَنْ رأى برهان ربه ﴾ وهو برهان الإيمان الذي حصل في قلبه ، فصرف الله به ماكان هم به ، وكتب له حسنة كاملة ، ولم يكتب عليه خطيئة ، إذ فعل خيراً ولم يفعل سيئة ، وقال تعالى

( 1 إبراهيم ) : ﴿ لتخرج الناس من الظلمات إلى النور ﴾ وقال ( ٢٥٧ البقرة ) : ﴿ الله ولى الذين كفروا أولياؤهم الطاغوت يخرجونهم من النور إلى الظلمات ﴾ ، وقال ( ٢٨ الحديد ) : ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا الله ﴾ وآمنوا برسوله يؤتكم كفلين من رحمته ، ويجعل لكم نوراً تمشون به ﴾ .

ولهذا ضرب الله للإيمان مثلين : مثلا بالماء الذي به الحياة وما يقترن به من الزبد ، ومثلاً بالنار التي بها النور وما يقترن بما يوقد عليه من الزبد . وكذلك ضرب الله للنفاق مثلين : قال تعالى (١٧ الرعد) : ﴿ أَنْزُلُ مِنْ السَّمَاءُ مَاءُ فَسَالَتَ أُودِيةً بَقْدُرُهَا ، فاحتمل السيل زبداً رابياً ومما يوقدون عليه في النار ابتغاء حلية أو متاع زبد مثله ، كذِّلك يضرب الله الحق والباطل ، فأما الزبد فيذهب جفاء ، وأما ما ينفع الناس فيمكث في الأرض ، كذلك يضرب الله الأمثال ﴾ ، وقال تعالى في المنافقين ( ١٧ البقرة ) : ﴿ مثلهم كمثل الذي استوقد ناراً ، فلما أضاءت ما حوله ذهب الله بنورهم وتركهم في ظلمات لا يبصرون : صم بكم عمى فهم لا يرجعون . أو كصيب من السماء فيه ظلمات ورعد وبرق ، يجعلون أصابعهم في آذانهم من الصواعق حذر الموت ، والله محيط بالكافرين . يكاد البرق يخطف أبصارهم ، كلما أضاء لهم مشوا فيه ، وإذا أظلم عليهم قامواً ، ولو شاء الله لذهب بسمعهم وأبصارهم ، إن الله على كل شيء قدير ﴾ ، فضرب لهم مثلاً بالذي أوقد النار ، كلما أضاءت أطفأها الله ، والمثل المائى كالماء النازل من السماء وفيه ظلمات ورعد وبرق . ولبسط الكلام فى هذه الأمثال موضع آخر . وإنما المقصود هنا ذكر حياة القلوب وإنارتها . وفى الدعاء المأثور « اجعل القرآن ربيع قلوبنا ونور صدورنا » ، والربيع هو المطر الذي ينزل من السماء فينبت به النبات ، قال النبي صلى الله عليه وسلم « إن مما ينبت الربيع ما يقتل حبطاً أو يلم » ، والفصل الذي ينزل فيه أول المطر تسميه العرب الربيع ، لنزول المطر الذي ينبت الربيع فيه ، وغيرهم يسمى الربيع الفصل الذي يلي الشتاء ، فإنَّ فيه تخرج الأزهار التي تخلق منها الثمار ، وتنبت الأوراق على الأشجار .

و (القلب الحيى) المنور ، فإنه – لما فيه من النور – يسمع ويبصر ويعقل ، والقلب الميت فإنه لا يسمع ، ولا يبصر . قال تعالى ( ١٧١ البقرة ) : ﴿ ومثل الذين كفروا كثل الذي ينعق بما لا يسمع إلا دعاء ونداء ، صم بكم عمى فهم لا يعقلون ﴾ وقال تعالى (٤٢ يونس) : ﴿ ومنهم من يستمعون إليك ، أفأنت تسمع الصم ولو كانوا لا يعقلون ؟

ومنهم من ينظر إليك ، أفأنت تهدى العمى ولوكانوا لا يبصرون ﴾ ؟ وقال تعالى ( ٢٥ الأنعام ) : ﴿ وَمَهُمْ مَنْ يَسْتُمُعُ إِلَيْكُ وَجِعَلْنَا عَلَى قَلُوبَهُمْ أَكِنَةً أَنْ يَفْقَهُوهُ وَفَى آذَانُهُمْ وقرا ، وإن يرواكل آية لا يؤمنوا بها ، حتى إذا جاءوك يجادلونك يقول الذين كفروا ، إن هذا إلا أساطير الأولين ﴾ الآيات . فأخبر أنهم لا يفقهون بقلوبهم ، ولا يسمعون بآذانهم ، ولا يؤمنون بما رأوه من النار . كما أخبر عنهم حيث قالوا ( ٥ فصلت ) : ﴿.. قُلُوبِنَا فَي أَكْنَةً مِمَا تَدْعُونَا إِلَيْهُ ، وَفِي آذَانِنَا وَقُرْ ، وَمَنْ بَيْنِنَا وَبَيْنُكُ حَجَابٍ ﴾ ، فذكروا الموانع على القلوب والسمع والأبصار ، وأبدانهم حية تسمع الأصوات وترى الأشخاص ، لكن حياة البدن بدون حياة القلب من جنس حياة البهائم : لها سمع وبصر ، وهي تأكل وتشرب وتنكح . ولهذا قال تعالى ( ١٧١ البقرة ) : ﴿ وَمَثُلُ الَّذِينَ كفروا كمثل الذي ينعق بما لا يسمع إلا دعاء ونداء ﴾ ، فشبههم بالغنم التي ينعق بها الراعي وهي لا تسمع إلا نداء ، كما قال في الآية الأخرى ( ٤٤ الفرقان ) : ﴿ أَمْ تُحسب أن أكثر هم يسمعون أو يعقلون ، إن هم إلا كالأنعام ، بل هم أضل سبيلا ﴾ ، وقال تعالى ( ١٧٩ الأعراف ) : ﴿ وَلَقَدَ ذَرَأُنَا لَجُهُمَ كُثَيْرًا مَنَ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ ، لَهُمْ قُلُوبَ لَا يَفْقَهُونَ بها ، ولهم أعين لا يبصرون بها ، ولهم آذان لا يسمعون بها ، أولئك كالأنعام ، بل هم أَصْلَ ﴾ . فطائفة من المفسرين تقول في هذه الآيات وما أشبهها كقوله ( ١٢ يونس ) : ﴿ وَإِذَا مَسَ الْإِنْسَانَ الضَّرِ دَعَانًا لَجَنِّبُهُ أَوْ قَاعَدًا أَوْ قَائُماً . فَلَمَا كَشَفْنَا عَنْه ضره مركأن لم يدعنًا إلى ضر مسه ﴾ وأمثالها مما ذكر الله في عيوب الإنسان وذمها ، فيقول هؤلاء : هذه الآية في الكفار ، والمراد بالإنسان هنا الكافر ، فيبتى من يسمع ذلك يظن أنه ليس لمن يظهر الإسلام في هذا الذم والوعيد نصيب ، بل يذهب وهمه إلى من كان مظهراً للشرك من العرب ، أو إلى من يعرفهم من مظهري الكفر كاليهود والنصاري ومشركى الترك والهند ونحو ذلك ، فلا ينتفع بهذه الآيات التي أنزلها الله ليهتدى بها عباده . فيقال أولا : المظهرون للإسلام فيهم مؤمن ومنافق ، والمنافقون كثيرون في كل زمان . والمنافقون في الدرك الأسفل من النار . ويقال ثانياً : الإنسان قد يكون عنده شعبة من نفاق وكفر ، وإن كان معه إيمان ، كما قال النبي صلى الله عليه وسلم في الحديث المتفق عليه « أربع من كن فيه كان منافقاً خالصاً ، ومن كانت فيه خصلة منهن كانت فيه خصلة من النفاق حتى يدعها : إذا حدث كذب ، وإذا ائتمن خان ،

وإذا عاهد غدر ، وإذا خاصم فجر » ، فأخبر أنه من كانت فيه خضلة منهن كانت فية خصلة منهن كانت فية خصلة من النفاق ، وقد ثبت في الحديث الصحيح أنه قال لأبي ذر « إنك امرؤ فيك جاهلية » . وأبو ذر رضى الله عنه من أصدق الناس إيماناً . وقال في الحديث الصحيح « أربع في أمي من أمر الجاهلية : الفخر بالأحساب ، والطعن في الأنساب ، والنياحة ، والاستسقاء بالنجوم » وقال في الحديث الصحيح « لتتبعن سن من كان قبلكم حلو القدة بالقذة ، حتى لو دخلوا جحر ضب لدخلتموه . قالوا : اليهود والنصارى ؟ عال : فمن » ؟ وقال أيضاً في الحديث الصحيح « لتأخذن أمتى ما أخذت الأم قبلها . شبراً بشبر ، وذراعاً بذراع . قالوا : فارس والروم ؟ قال : ومن الناس إلا هؤلاء »؟ مسبراً بشبر ، وذراعاً بذراع . قالوا : فارس والروم ؟ قال : ومن الناس إلا هؤلاء »؟ وقال ابن أبي مليكة : أدركت ثلاثين من أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم كلهم يحاف وقال ابن أبي مليكة : أدركت ثلاثين من أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم كلهم يحاف قلب أجرد فيه سراج يزهر ، فذلك قلب المؤمن ، وقلب أغلف ، فذاك قلب الكافر . قلب أجرد فيه سراج يزهر ، فذلك قلب المؤمن ، وقلب أغلف ، فذاك قلب الكافر . وقلب منكوس ، فذاك قلب المنافق . وقلب فيه مادتان : مادة تمده الإيمان ، ومادة تمده الإيمان ، وأولئك قوم خلطوا عملا صالحاً ، وآخر سيئاً » .

وإذا عرف هذا علم أن كل عبد ينتفع بما ذكر الله فى الإيمان من مدح شعب الإيمان وذم شعب الكفر. وهذا كما يقول بعضهم فى قوله ( اهدنا الصراط المستقيم ) ، فيقولون : المؤمن قد هدى إلى الصراط المستقيم ، فأى فائدة فى طلب الهدى ؟ ثم يجيب بعضهم بأن المراد : ثبتنا على الهدى ، كما تقول العرب للنائم : نم حتى آتيك . أو يقول بعضهم : ألزم قلوبنا الهدى ، فحذف الملزوم . ويقول بعضهم زدنى هدى . وإنما يوردون هذا السؤال لعدم تصورهم الصراط المستقيم الذى يطلب العبد الهداية إليه ، يوردون هذا العمل بما أمر الله به ، وترك ما نهى الله عنه ، فى جميع الأمور .

والإنسان وإن كان أقر بأن محمداً رسول الله ، وأن القرآن حق على سبيل الإجهال فأكثر ما يحتاج إليه من العلم بما ينفعه ويضره ، وما أمر به وما نهى عنه فى تفاصيل الأمور وجزئياتها لم يعرفه ، وما عرفه فكثير منه لم يعمله . ولو قدر أنه بلغه كل أمر ومهى فى القرآن والسنة ، فالقرآن والسنة إنما تذكر فيهما الأمور العامة الكلية لا يمكن غير ذلك ، لا يذكر ما يخص به كل عبد . ولهذا أمر الإنسان فى مثل ذلك بسؤال الهدى إلى الصراط المستقيم يتناول هذا كله : يتناول التعريف بما جاء به الرسول مفصلا ، ويتناول التعريف بما يدخل فى أوامره الكليات ، ويتناول

إلهام العمل بعلمه ، فإن مجرد العلم بالحق لا يحصل به الاهتداء إن لم يعمل بعلمه ، ولهذا قال لنبيه بعد صلح الحديبية (أول سورة الفتح) : ﴿إِنَا فَتَحَنَّا لَكَ فَتَحَاً مَبِيناً لَيْغُور لَكَ اللَّهِ مَا تَقَدَم مَن ذَبَكَ وَمَا تأخر ، ويتم نعمته عليك ، ويهديك صراطاً مستقيماً ﴾ ، وقال في حق موسى وهارون (١١٧ الصافات) : ﴿ وآتيناهما الكتاب المستبين ، وهديناهما الصراط المستقيم ﴾ .

والمسلمون قد تنازعوا فيما شاء الله من الأمور الخبرية ، والعلمية الاعتقادية ، والعملية ، مع أنهم كلهم متفقون على أن محمداً حق ، والقرآن حق ، فلو حصل لكل منهم الهدى إلى الصراط المستقيم فيما اختلفوا فيه لم يختلفوا . ثم الذين علموا ما أمر الله به أكثرهم يعصونه ، و [ لا ] يحتذون حنوه ، فلو هدوا إلى الصراط المستقيم فى تلك الأعمال لفعلوا ما أمروا به ، وتركوا ما نهوا عنه ، والذين هداهم الله من هذه الأمة حتى صاروا من أولياء الله المتقين ، كان من أعظم أسباب ذلك دعاؤهم الله بهذا الدعاء (١) فى كل صلاة ، مع علمهم بحاجتهم وفاقتهم إلى الله دائماً فى أن يهديهم الصراط المستقيم . فبدوام هذا الدعاء والافتقار صاروا من أولياء الله المتقين ، قال سهل بن عبد الله التسترى : ليس بين العبد وبين ربه طريق أقرب إليه من الافتقار ، وهذا وما حصل فيه الهدى في الماضى فهو محتاج إلى حصول الهدى فيه فى المستقبل . وهذا حقيقة قول من يقول : ثبتنا واهدنا لزوم الصراط .

وقول من قال: زدنا هدى يتناول ما تقدم ، لكن هذا كله هدى منه فى المستقبل إلى الصراط المستقيم ، فإن العمل فى المستقبل بالعلم لم يحصل بعد ، ولا يكون مهتدياً حتى يعمل فى المستقبل بالعلم ، وقد لا يحصل العلم فى المستقبل ، بل يزول عن القلب وإن حصل فقد لا يحصل العمل ، فالناس كلهم مضطرون إلى هذا الدعاء (١) ، ولهذا فرضه الله عليهم فى كل صلاة ، فليسوا إلى شىء من الدعاء أحوج مهم إليه ، وإذا حصل الهدى إلى الصراط المستقيم حصل النصر والرزق (٢) وسائر ما تطلب النفوس من السعادة ، والله أعلم .

<sup>(</sup>١) وهو ( اهدنا الصراط المستقيم ) .

<sup>(</sup>٢) لأن من الهدى إلى الصراط المستقيم : الصدق ، والأمانة ، والتعاون على الحق ، والحير ، والجهاد : والسعى لكسب الرزق الحلال ، عمل كل ما أمر به الله من وسائل السعادة فى الدنيا والآخرة ، وكل ذلك من شعب الإيمان الإسلامى ، والإخلال بشيء من ذلك إخلال ببعض شعب الإيمان الإسلامى ، ومجموع ذلك هو الهداية إلى الصراط المستقيم . ( محمب الدين )

واعلم أن ( حياة القلب ) وحياة غيره ليست مجرد الحس والحركة الإرادية ، أو مجرد العلم والقدرة كما يظن ذلك طائفة من النظار في علم الله وقدرته كأبي الحسين البصرى ، قالوا : إن حياته أنه بحيث يعلم ويقدر . بل الحياة صفة قائمة بالموصوف وهي شرط في العلم والإرادة والقدرة على الأفعال الاختيارية ، وهي أيضاً مستلزمة للنك ، فكل حي له شعور وإرادة وعمل اختياري بقدرة ، وكل ماله علم وإرادة وعمل اختياري فهي حي ، و ( الحياء ) مشتق من ( الحياة ) ، فإن القلب الحي يكون صاحبه حياً فيه حياء يمنعه عن القبائح ، فإن حياة القلب هي المانعة من القبائح التي تخفسد القلب ، ولهذا قال النبي صلى الله عليه وسلم « الحياء من الإيمان » وقال « الحياء والعي شعبتان من الإيمان ، والبذاء والبيان شعبتان من النفاق » . فإن الحي يدفع ما يؤذيه ، بخلاف الميت الذي لا حياة فيه [ فإنه] يسمى وقحاً ، والوقاحة الصلابة ، وهو اليبس المخالف لرطوبة الحياة ، فإذا كان وقحاً يابساً صليب الوجه لم يكن في قلبه حياة توجب حياءه ، وامتناعه من القبح ، كالأرض اليابسة لا يؤثر فيها وطء الأقدام ، بخلاف الأرض الخضرة . ولهذا كان ( الحبي " ) يظهر عليه التأثر بالقبح ، وله إرادة تمنعه عن فعل القبيح ، بخلاف الوقح والذي ليس بحييٌّ فإنه لا حياء معه ، ولا إيمان يزجره عن ذلك ، فالقلب إذا كان حياً فمات الإنسان بفراق روحه بدنه كان موت النفس فراقها للبدن ليست هي في نفسها ميتة بمعنى زوال حياتها عنها . ولهذا قال تعالى ﴿ ١٠٤ البقرة ﴾ ﴿ولا تقولوا لمن يقتل في سبيل الله أموات ، بل أحياء ﴾ وقال تعالى ( ١٦٩ آل عمران ) : ﴿ وَلَا تَحْسَبُنَ الذِّينَ قَتَاوًا فِي سَبِيلِ اللَّهُ أَمُواتًا ۚ ، بِلَ أَحْيَاء ﴾ مع أنهم موتى داخلون فى قوله ( ١٨٥ آل عمران ) : ﴿ كُلُّ نَفْسَ ذَائِقَةَ الْمُوتَ ﴾ ، وفي قوله ﴿ ٣٠ الزمر ﴾ : ﴿ إنك ميت وإنهم ميتون ﴾ ، وقوله ( ٦٦ الحج ) : ﴿ وهو الذي أحياكم ، ثم يميتكم ، ثم يحييكم ﴾ فالموت المثبت غير الموت المنفى : المثبت هو فراق الروح البدن ، والمنفى زوال الحياة بالجملة عن الروح والبدن . وهذا كما أن النوم أخو الموت ، فيسمى وفاة ويسمى موتاً ، وكانت الحياة موجودة فيهما ، قال تعالى ﴿ ٤٢ الزمر ﴾ : ﴿ الله يتوفى الأنفس حين موتها ، والتي لم تمت في منامها ، فيمسك التي قضي عليها الموت ، ويرسل الأخرى إلى أجل مسمى ﴾ . وكان النبي صلى الله عليه وسلم إذا استيقظ من منامه يقول « الحمد لله الذي أحيانا بعد ما أماتنا ، وإليه النشور » وفی حدیث آخر « الحمد لله الذی ر د علیّ روحی ، وعافانی فی جسدی ، وأذن لی

بذكره ، وفضلني على كثير ممن خلق تفضيلا » وإذا أوى إلى فراشه يقول « اللهم. أنت خلقت نفسي ، وأنت توفاها ، لك مماتها ومحياها ، إن أمسكتها فارحمها ، وإن أرسلتها فاحفظها بما تحفظ به عبادك الصالحين » ويقول « باسمك اللهم أموت وأحيا » .

### فصل

### ومن أمراض القلوب ( الحسد )

كما قال بعضهم فى حده: إنه أذى يلحق بسبب العلم بحسن حال الأغنياء. فلا يجوز أن يكون الفاضل حسوداً ، لأن الفاضل يجرى على ما هو الجميل. وقد قال طائفة من الناس: إنه تمنى زوال النعمة عن المحسود، وإن لم يصر للحاسد مثلها. بخلاف الغبطة فإنه تمنى مثاها ، من غير حب زوالها عن المغبوط. والتحقيق أن الحسد هو البغض ، والكراهة لما يراه من حسن حال المحسود.

وهو نوعان: (أحدهما) كراهة للنعمة عليه مطلقاً ، فهذا هو الحسد المذموم ، وإذا أبغض ذلك فإنه يتألم ويتأذى بوجود ما يبغضه ، فيكون ذلك مرضاً فى قلبه ويلتند بزوال النعمة عنه وإن لم يحصل له نفع بزوالها ، لكن نفعه بزوال الألم الذى كان فى نفسه ، ولكن ذلك الألم لم يزل إلا بمباشرة منه وهو راحة ، وأشده (١) كالمريض ، فإن تلك النعمة قد تعود على المحسود وأعظم منها ، وقد يحصل نظير تلك النعمة ما أنعم به على النوع ، ولهذا قال من قال : إنه تمنى زوال النعمة ، فإن من كره النعمة على غيره تمنى زوالها .

و (النوع الثانى) أن يكره فضل ذلك الشخص عليه ، فيجب أن يكون مثله أو أفضل منه ، فهذا حسد ، وهو الذى سموه الغبطة ، وقد سماه النبى صلى الله عليه وسلم حسداً فى الحديث المتفق عليه من حديث ابن مسعود وابن عمر رضى الله عنهما قال « لا حسد إلا فى اثنتين : رجل آتاه الله الحكمة ، فهو يقضى بها ويعلمها . ورجل آتاه الله مالا وسلطه على هلكته فى الحق » هذا لفظ ابن مسعود . ولفظ ابن عمر « رجل آتاه الله القرآن ، فهو يقوم به آناء الليل والنهار ؛ ورجل آتاه الله مالا ، فهو ينفق منه .

<sup>(</sup>١) في العبارة اضطراب ، ولعل بعض ألفاظها تحرف على النساخ .

فى الحق آناء الليل والنهار » . ورواه البخارى من حديث أبى هريرة ولفظه « لا حسد إلا فى اثنين : رجل آتاه الله القرآن ، فهو يتلوه الليل والنهار ، فسمعه رجل فقال : يا ليتنى أوتيت مثل ما أوتى هذا ، فعملت فيه مثل ما يعمل هذا . ورجل آتاه الله مالا فهو يهلكه فى الحق ، فقال رجل : يا ليتنى أوتيت مثل ما أوتى هذا ، فعملت فيه مثل ما يعمل هذا » . فهذا الحسد الذى نهى عنه النبى صلى الله عليه وسلم إلا فى موضعين هو الذى سماه أولئك الغبطة ، وهو أن يحب مثل حال الغير ويكره أن يفضل عليه .

فإن قيل: إذاً لم سمى حسداً وإنما أحب أن ينعم الله عليه ؟ قيل: مبدأ هذا الحب هو نظره إلى إنعامه على الغير، وكراهته أن يفضل عليه. ولولا وجود ذلك الغير لم يحب ذلك ، فلما كان مبدأ ذلك كراهته أن يفضل عليه الغير كان حسداً لأنه كراهة تتبعها محبة ، وأما من أحب أن ينعم الله عليه مع عدم التفاته إلى أحوال الناس فهذا ليس عنده من الحسد شيء. ولهذا يبتلي غالب الناس بهذا القسم الثاني ، وقد يسمى « المنافسة » فيتنافس الإثنان في الأمر المحبوب المطلوب ، كلاهما يطلب أن يأخذه ، وذلك لكراهية أحدهما أن يتفضل عليه الآخر ، كما يكره المستبقان كل منهما أن يسبقه الآخر .

والتنافس ليس مدموماً مطلقاً ، بل هو محمود في الخير . قال تعالى ( ٢٧ المطففين ) في الأبرار لني نعيم ، على الأرائك ينظرون ، تعرف في وجوههم نضرة النعيم ، يسقون من رحيق محتوم ، ختامه مسك ، وفي ذلك فليتنافس المتنافسون ﴾ ، فأمر المنافس أن ينافس في هذا النعيم ، لا ينافس في نعيم الدنيا الزائل . وهذا موافق لحديث الذي صلى الله عليه وسلم ، فإنه نهى عن الحسد إلا فيمن أوتى العلم ، فهو يعمل به ويعلمه ، ومن أوتى المال ، فهو ينفقه . فأما من أوتى علماً ولم يعمل به ولم يعلمه ، أو أوتى مالا ولم ينفقه في طاعة الله ، فهذا لا يحسد ، ولا يتمنى مثل حاله ، فإنه ليس في خير يرغب فيه ، بل هو معرض للعذاب . ومن ولى ولاية فيأتيها بعلم وعدل ، وأدى الأمانات يرغب فيه ، بل هو معرض للعذاب . والنفوس لا تحسد من هو في تعب عظيم ، فلهذا لم عظيم ، كذلك المجاهد في سبيل الله . والنفوس لا تحسد من هو في تعب عظيم ، فلهذا لم يذكره ، ويان كان المجاهد في سبيل الله أفضل من الذي ينفق المال ، بحلاف المنفق والمعلم يؤن هذين ليس لها في العادة علو من خارج ، فإن قدر أنهما لها عدو يجاهدانه فذلك أفضل لدرجتهما ، وكذلك لم يذكر النبي صلى الله عليه وسلم المصلى والصائم والحاج ،

لأن هذه الأعمال لا يحصل منها فى العادة من نفع الناس الذى يعظمون به الشخص ويسودونه ما يحصل بالتعليم والإنفاق .

والحسد في الأصل إنما يقع لما يحصل للغير من السؤدد والرياسة ، وإلا فالعامل لا يحسد في العادة ، ولو كان تنعمه بالأكل والشرب والنكاح أكثر من غيره ، بخلاف هذين النوعين فإنهما يحسدان كثيراً ، ولهذا يوجد بين أهل العلم الذين لهم أتباع من الحسد ما لا يوجد فيمن ليس كذلك ، وكذلك فيمن له أتباع بسبب إنفاق ماله ، فهذا ينفع الناس بقوت القلوب ، وهذا ينفعهم بقوت الأبدان ، والناس كلهم محتاجون إلى ما يصلحهم من هذا وهذا ، ولهذا ضرب الله سبحانه مثاين : مثلا بهذا فقال (٧٥ النحل ) : ﴿ ضرب الله مثلاً عبداً مملوكاً لا يقدر على شيء ومن رزقناه منا رزقاً حسناً فهو ينفق منه سراً وجهراً ، هل يستوون؟ الحمد لله ، بل أكثر هم لا يعلمون ، وضرب الله مثلا رجلينَ : أحدهما أبكم لا يقدر على شيء ، وهو كلُّ على مولاه ، أينما يوجهه لا يأت بخير ، هل يستوى هو ومن يأمر بالعدل وهو على صراط مستقيم ﴾ ؟ والمثلان ضربهما الله سبحانه لنفسه المقدسة و لما يعبد من دونه ، فإن الأوثان لا تقدُّر لا على عمل ينفع ، ولا على كلام ينفع ، فإذا قدر عبد مملوك لا يقدر على شيء، وآخر قد رزقه الله رزقاً حسناً فهو ينفق منه سراً وجهراً ، هل يستوى هذا المملوك العاجز عن الإحسان وهذا القادر على الإحسان المحسن إلى الناس سراً وجهراً ؟ وهو سبحانه قادر على الإحسان إلى عباده ، وهو محسن إليهم دائماً ، فكيف يشبه به العاجز المملوك الذي لا يقدر على شيء حتى يشرك به معه ؟ وهذا مثل الذي أعطاه الله مالا ، فهو ينفق منه آناء الليل والنهار 🖟

والمثل الثانى : إذا قدر شخصان ، أحدهما أبكم لا يعقل ولا يتكلم ولا يقدر على شيء ، وهو مع هذا كل على مولاه ، أينما يوجهه لا يأت بخير ، فليس فيه من نفع قط ، بل هو كل على من يتولى أمره ، وآخر عالم عادل يأمر بالعدل ويعمل بالعدل فهو على صراط مستقيم . وهذا نظير الذي أعطاه الله الحكمة فهو يعمل بها ويعلمها للناس . وقد ضرب ذلك مثلا لنفسه ، فإنه سبحانه عالم عادل قادر يأمر بالعدل ، وهو قائم بالقسط على صراط مستقيم ، كما قال تعالى ( ١٨ آل عمران ) . ( شهد الله أنه لا إله إلا هو والملائكة وأولو العلم قائماً بالقسط لا إله إلا هو العزيز الحكيم ) وقال هود (٥٦ هود ) : ﴿ إن ربى على صراط مستقيم ) . ولهذا كان الناس يعظمون

دار العباس : كان عبد الله يعلم الناس ، وأخوه يطعم الناس ، فكانوا يعظمون على ذلك. ورأى معاوية الناس يسألون ابن عمر عن المناسك وهو يفتيهم فقال : هذا والله الشرف . أو نحو ذلك .

هذا وعمر بن الخطاب رضي الله عنه نافس أبا بكر رضي الله عنه الإنفاق كما ثبت فى الصحيح عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه قال « أمرنا رسول الله صلى الله عليه وسلم أن نتصدق ، فوافق ذلك مالا عندى ، فقلت : اليوم أسبق أبا بكر إن سبقته يوماً لم قال فجئت بنصف مالى ، قال فقال لى رسول الله صلى الله عليه وسلم : ما أبقيت لأهلك؟ قلت : مثله . وأتى أبو بكر رضى الله عنه بكل ما عنده ، فقال له رسول الله صَلَى الله عليه وسلم : ما أبقيت لأهلك ؟ قال : أبقيت لهم الله ورسوله . فقلت : لا أسابقك إلى شيء أبداً » فكان ما فعله عمر من المنافسة والعبطة المباحة ، لكن حال الصديق رضى الله عنه أفضل منه ، وهو خال من المنافسة مطلقاً ، لا ينظر إلى حال غيره . وكذلك موسى صلى الله عليه وسلم فى حديث المعراج : حصل له منافسة وغبطة للنبي صلى الله عليه وسلم حتى « بكى لما نجاوزه النبي صلى الله عليه وسلم ، فقيل له : ما يبكيك ؟ فقال : أبكى لأن غلاماً بعث بعدى يدخل الجنة من أمته أكثر ممن يدخلها من أمنى » أخرجاه في الصحيحين . وروى في بعض الألفاظ المروية غير الصحيح « مررنا على رجل وهو يقول ويرفع صوته : أكرمته وفضلته . قال فرفعنا إليه فسلمنا عليه ، فرد السلام فقال : من هذا معك يا جبريل ؟ قال : هذا أحمد . قال : مرحباً بالنبي الأمى الذي بلغ رسالة ربه ، ونصح لأمته . قال : ثم اندفعنا فقلت : من هذا ياجبريل ؟ قال : هذا موسى بن عمران . قلت : ومن يعاتب ؟ قال : يعاتب ربه فيك . قلت ويرفع صوته على ربه ؟ قال : إن الله عز وجل قد عرف صدقه وعمر رضى الله عنه كان مشبهاً بموسى ، ونبينا حاله أفضل من حال موسى ، فإنه لم یکن عنده شیء من ذلك .

وكذلك كان فى الصحابة أبو عبيدة بن الجراح ونحوه ، كانوا سالمين من جميع هذه الأمور ، فكانوا أرفع درجة ممن عنده منافسة وغبطة وإن كان ذلك مباحاً ، ولهذا استحق أبو عبيدة رضى الله عنه أن يكون « أمين هذه الأمة » ، فإن المؤتمن إذا لم يكن فى نفسه مزاحمة على شيء مما ائتمن عليه كان أحق بالأمانة ممن يخاف مزاحمته ، ولهذا يؤتمن على النساء والصبيان الخصيان ، ويؤتمن على الولاية الصغرى

من يعرف أنه لا يزاحم على الكبرى ، ويؤتمن على المال من يعرف أنه ليس له غرض فى أخذ شيء منه ، وإذا ائتمن من فى نفسه خيانة شبه بالذئب المؤتمن على الغنم ، فلا يقدر أن يؤدى الأمانة فى ذلك ، لما فى نفسه من الطلب لما ائتمن عليه ،

وفى الحديث الذي رواه الإمام أحمد في مسنده عن أنس رضي الله عنه قال «كنا يوماً جلوساً عند رسول الله صلى الله عايه وسلم ، فقال : يطاع عليكم الآن من هذا الفج رجل من أهل الجنة . قال فطلع رجل من الأنصار تنطف لحيته من وضوء ، قد علق نعليه في يده الشهال ، فسلم . فلهاكان الغد قال النبي صلى الله عليه وسلم مثل ذلك ؟ فطلع ذلك الرجل على مثل حاله . فلما كان اليوم الثالث قال النبي صلى الله عليه وسلم مقالته ، فطلع ذلك الرجل على مثل حاله . فلما قام النبي صلى الله عليه وسلم اتبعه عبد الله بن عمرو بن العاص رضى الله عنه فقال : إنى لاحيت أبى ، فأقسمت أن لا أدخل عليه ثلاثاً ، فإن رأيت أن تؤويني إليك حتى تمضى الثلاث ، فعلت . قال : نعم . قال أنس رضي الله عنه : فكان عبد الله يحدث أنه بات عنده ثلاث ليال ، فلم يره يقوم من الليل شيئاً ، غير أنه إذا تعار وانقلب على فراشة ذكر الله عز وجل وكبر حتى يقوم إلى صلاة الفجر . فقال عبد الله : غير أنى لم أسمعه يقول إلا خيراً . فلما فرغنا من الثلاث ــ وكدت أن أحقر عمله ــ قلت : يا عبد الله ، لم يكن بيني وبين والدى غضب ولا هجرة ، ولكن سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول ثلاث مرات : يطلع عليكم رجل من أهل الجنة ، فطلعت أنت الثلاث المرات ، فأردت أن آوى إليكَ لأنظر ٰ ما عملك ، فأقتدى بذلك ، فلم أرك تعمل كثير عمل ، فما الذى بلغ بك ما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ؟ قال : ما هو إلا ما رأيت ، غير أنني لا أجد على أحد من المسلمين في نفسي غشاً ، ولا حسداً على خير أعطاه الله إياه . قال عبد الله : هذه التي بلغت بك ، وهي التي لا نطيق » . فقول عبد الله بن عمرو له « هذه التي بلغت بك ، وهي التي لا نطيق » يشير إلى خلوه وسلامته من جميع أنواع الحسد ، وبهذا أثنى الله تعالى على الأنصار فقال ( ٩ الحشر ) : ﴿ وَلَا يَجْدُونَ فَى صِدُورَهُمْ حَاجَّةً مما أوتوا ، ويؤثرون على أنفسهم ولوكان بهم خصاصة ﴾ أي مما أوتى إخوانهم المهاجرون قال المفسرون : لا يجدون في صدورهم حاجة أي حسداً وغيظاً مما أوتى المهاجرون . ثم قال بعضهم : من مال النيء . وقيل : من الفضل والتقدم . فهم لا يجدون حاجة

La targety .

مما أوتوا من المال ولا من الجاه ، والحسد يقع على هذا . وكان بين الأوس والحزرج منافسة على الدين ، فكان هؤلاء إذا فعلوا ما يقضلون به عند الله ورسوله أحب الآخرون أن يفعلوا نظير ذلك ، فهو منافسة فيا يقربهم إلى الله ، كما قال ( ٢٦ المطففين ) : ﴿ وَفَى ذَلِكَ فَلْمِينَافْسِ المتنافسون ﴾ .

وأما الحسد المذموم كله فقد قال تعالى فى حتى اليهود ( ١٠٩ البقرة ) : ﴿ ودُّ كثير من أهل الكتاب لو يردونكم من بعد إيمانكم كفاراً ، حسداً من عند أنفسهم من بعد ما تبين لهم الحق ﴾ : يودون أى يتمنزن ارتدادكم حسداً ، فجعل الحسد هو الموجب الذلك الود ، من بعد ما تبين لهم الحق ، لأنهم لما رأوا أنكم قد حصل لكم من النعمة ما حصل – بل مالم يحصل لهم مثله – حسدوكم . وكذلك فى الآية الأخرى ( ١٥ النساء): ﴿ أُم يحسَّدُونَ النَّاسُ عَلَى مَا آتَاهُمُ اللَّهُ مَنْ فَصْلُهُ ، فَقَدْ آتَيْنَا آلَ إِبْرَاهِيمُ الْكَتَابُ وَالْحَمَّةُ ، وآتَيْنَاهُمُ مَلَكًا عَظْيَا ٍ ، فَهُمْ مِنْ آمَنَ بِهُ ، ومنهم من صد عنه ، وكنى بجهتم سعيرًا ﴾ ، ﴿ وَقَالَ تَعَالَى ﴿ قُل أَعُوذُ بَرِّبِ الْفَلْقِ ، مِن شَر مَا خَلْقِ ، ومِن شَر غَاسَقِ إِذَا وقب ، ومن شر النفأثات في العقد ، ومن شرحاسد إذا حسد ﴾ وقد ذكر طائفة من المفسرين أنها نزلت بسبب حسد اليهود للنبي صلى الله عليه وسلم حتى سحروه ، سحره لبيد بن الأعصم اليهودى . فالحاسد المبغض للنعمة على من أنعم الله عليه بها ظالم معتد ، والكاره لتفضيله المحب لما ثلته منهى عن ذلك إلا فيما يقربه إلى الله ، فإذا أحب أن يعطى مثل ما أعطى مما يقربه إلى الله فهذا لا بأس به ، وإعراض قلبه عن هذا بحيث لا ينظر إلى حال الغير تَأْفَضَل . ثم هذا الحسد إن عمل بموجبه صاحبه كان ظالمًا معتديًا مستحقًا للعقوبة إلا أن يتوب ؛ وكان المحسود مظلوماً مأموراً بالصبر والتقوى ، فيصبر على أذى الحاسد ، ويعفو ويصفح عنه ، كما قال تعالى ( ١٠٩ البقرة ) : ﴿ وَدَكُثْيَرُ مِنْ أَهُلِ الْكَتَابِ الو ير دونكم من بعد إيمانكم كفاراً حسداً من عند أنفسهم ، من بعد ما تبين لهم الحق ، خاعفوا واصفحوا حتى يأتى الله بأمره ﴾ . وقد ابتلى يوسف بحسد إخوة له حيث قالوا ﴿ ٨ يُوسَفَ ﴾ : ﴿ ليُوسَفَ وأَخُوهُ أَحْبُ إِلَى أَبِينَا مِنَا ، وَنَحْنَ عَصِبَةً ، إِنْ أَبَانَا لَغي ضَلَال مبين ﴾ فحسدوهما على تفضيل الأب لها ، ولهذا قال يعقوب ليوسف ( ٥ يوسف ) : ﴿ لا تقصص رؤياك على إخوتك فيكيدوا لك كيداً ، إن الشيطان للإنسان عدو مبين ﴾ تُم إنهم ظلموه بتكلمهم فى قتله ، وإلقائه فى الجب ، وبيعه رقيقاً لمن ذهب به إلى بلاد الكفر فصار مملوكاً لقوم كفار ، ثم إن يوسف ابتلي ــ بعد أن ظلم ــ بمن يدعوه إلى الفاحشة ويراوده عليها ويستعين عليه بمن يعينه على ذلك ، فاستعصم ، واختار السجن على الفاحشة ، وآثر عذاب الدنيا على سخط الله ، فكان مظلوماً من جهة من أحبه ، لهواه وغرضه الفاسد . فهذه المحبة أحبته لهوى محبوبها ، شفاؤها وشقاؤها إن وافقها . وأولئك المبغضون أبغضوه بغضة أوجبت أن يصير ماتى فى الجب ، ثم أسيراً مملوكاً بغير اختياره ، فأولئك أخرجوه من انطلاق الحرية إلى رق العبودية الباطلة بغير اختياره ، وهذه ألجأته إلى أن اختار أن يكون محبوساً مسجوناً باختياره ، فكانت هذه أعظم في محنته ، وكان صبره هنا صبراً اختيارياً اقترن به التقوى ، بخلاف صبره على ظلمهم فإن ذلك كان من باب المصائب التي من لم يصبر عليها صبر الكرام سلا سلو البهائم ، والصبر الثاني أفضل الصبرين ، ولهذا قال ( ٩٠ يوسف ) : ﴿ إنه من يتق ويصبر فإن الله لا يضيع أجر المحسنين ﴾ .

وهكذا إذاً أوذى المؤمن على إيمانه وطلب منه الكفر أو الفسوق أو العصيان. ــ وإن لم يفعل أوذى وعوقب ــ فاختار الأذى والعقوبة على فراق دينه ، إما الحبس. وإما الخروج من بلده ، كما جرى للمهاجرين حين اختاروا فراق الأوطان على فراق. الدين ، وكانوا يعذبون ويؤذون ، وقد أوذى النبي صلى الله عليه وسلم بأنواع من الأذى . فكان يصبر عليها صبراً اختيارياً ، فإنه إنما يؤذى لئلا يفعل ما يفعله باختياره ، وكان هذا أعظم من صبر يوسف ، لأن يوسف إنما طلب منه الفاحشة ، وإنما عوقب \_ إذ لم يفعل - بألحبس ، والنبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه طلب ، نهم الكفر ، وإذا لم يفعلوا طلبت عقوبتهم بالقتل فما دونه ، وأهون ما عوقب به الحبس ، فإن المشركين حبسوه و ني هاشم بالشعب مدة ، ثم لما مات أبو طالب اشتدوا عليه ، فلما بايعت الأنصار وعرفواً بذلك صاروا يقصدون منعه من الحروج ، ويحبسونه هو وأصحابه عن ذلك ، ولم يكن أحد يهاجر إلا سراً ، إلا عمر بن الخطاب ونحوه ، فكانوا قد ألجأوهم إلى الحروج من ديارهم ، ومع هذا منعوا من منعوه منهم عن ذلك وحبسوه . فكان مأ حصل للمؤمنين من الأذى والمصائب هو باختيارهم طاعة لله ورسواه ، لم يكن من المصائب الساوية التي تجرى بدون اختيار العبد من جنس حبس يوسف ، لا من جنس التفريق بينه وبين أبيه ، وهذا أشرف النوعين ، وأهلها أعظم بدرجة ، وإن كان صاحب المصائب يثاب على صبره ورضاه وتكفر عنه الذنوب بمصائبه ، فإن هذا أصيب وأوذى باختياره طاعة لله يثاب على نفس المصائب ويكتب له بها عمل صالح . قال تعالى ( ١٢٠ التوبة ): ﴿ ذلك بأنهم لا يصيبهم ظمأ ولا نصب ولا مخمصة في سبيل الله ولا يطئون موطئاً يغيظ

الكفار ولا ينالون من عدو نيلا إلا كتب لهم به عمل صالح ، إن الله لا يضيع أجر الحسنين في بخلاف المصائب التي تجرى بلا اختيار العبد ــ كالمرض ، وموت العزيز عليه ، وأخذ اللصوص ماله ـ فإن تلك إنما يثاب على الصبر عليها ، لا على نفس ما يحدث من المصيبة وما يتولد عنها . والذين يؤذون على الإيمان وطاعة الله ورسوله ، ويحدث لهم بسبب ذلك حرج ، أو مرض ، أو حبس أو فراق وطن وذهاب مال وأهل ، أو ضرب أو شتم أو نقص رياسة ومال ، وهم في ذلك على طريقة الأنبياء ، وأتباعهم كالمهاجرين الأولين ، فهؤلاء يثابون على ما يؤذون به ، ويكتب لهم به عمل صالح ، كما يثاب المجاهد على ما يصيبه من الجوع والعطش والتعب ، وعلى غيظه صالح ، كما يثاب المجاهد على ما يصيبه من الجوع والعطش والتعب ، وعلى غيظه الكفار ، وإن كانت هذه الآثار ليست عملا فعله ويقوم به ، لكنها متسببة عن فعله الاختيارى ، وهي التي يقال لها متولدة . وقد اختلف الناس : هل يقال إنها فعل لفاعل السبب ، أو لله ، أو لا فاعل لها ؟ والصحيح أنها مشتركة بين فاعل السبب وسائر الأسباب ، ولهذا كتب له بها عمل صالح .

والمقصود أن « الحسد » مرض من أمراض النفس ، وهو مرض غالب فلا يحلص منه إلا القليل من الناس ، ولهذا يقال : ما خلا جسد من حسد ، لكن اللئيم يبديه ، والكريم يخفيه . وقد قيل للحسن البصرى : أيحسد المؤمن ؟ فقال : ما أنساك أخوَّة يوسف لا أبالك ؟ ولكن عمَّه في صدرك فإنه لا يضرك مالم تعد به يداً ولساناً . فمن وجد في نفسه حسداً لغيره فعليه أن يستعمل معه التقوى والصبر ، فيكره ذلك من نفسه . وكثير من الناس الذين عندهم دين لا يعتدون على المحسود ، فلا يعينون من ظلمه ، ولكنهم أيضاً لا يقومون بما يُجب من حقه ، بل إذا ذمه أحد لم يوافقوه على ذمه ، ولا يذكرون محامده ، وكذلك لو مدحه أحد لسكتوا . وهؤلاء مدينون في ترك المأمور فى حقه مفرطون فى ذلك لا معتدون عليه ، وجزاؤهم أنهم يبخسون حقوقهم فلاينصفون أيضاً في مواضع ، ولا ينصرون على من ظلمهم كما لم ينصروا هذا المحسود ، وأما من اعتدى بقول أو فعل فذلك يعاقب ، ومن اتنى الله وصبر فلم يدخل في الظالمين نفعه الله مِتقواه ، كما جرى لزينب بنت جحش رضي الله عنها ، فإنها كانت هي التي تسامي عائشة من أزواج النبي صلى الله عليه وسلم ، وحسد النساء بعضهن لبعض كثير غالب لا سيما المتزوجات بزوج واحد ، فإن المرأة تغار على زوجها لحظها منه ، فإنه بسبب المشاركة يفوت بعض حظها . وهكذا الحسد يقع كثيراً بين المتشاركين في رئاسة أو مال إذا أخذ بعضهم قسطاً من ذلك وفات الآخر . ويكون بين النظراء لكراهة

أحدهم أن يفضل الآخر عليه ، كحسد إخوة يوسف ، وكحسد ابني آدم أحدهما لأخيه ، فإنه حسده لكون أن الله تقبل قربانه ولم يتقبل قربان هذا ، فحسده على. ما فضله الله من الإيمان والتقوى كحسد اليهود للمسامين ، وقتله على ذلك. ولهذا قيل : أول ذنب عصى الله به ثلاثة ، الحرص والكبر والحسد . فالحرص من آدم ، والكبر من إبليس ، والحسد من قابيل حيث قتل هابيل . وفى الحديث « ثلاث لا ينجو منهن أحد : الحسد ، والظن ، والطيرة . وسأحدثكم بما يخرج من ذلك : إذا حسدت فلا تبغض ، وإذا ظننت فلا تحقق ، وإذا تطيرت فأمض » رواه ابن أبى الدنيا من حديث أبى هريرة . وفي السنن عن النبي صلى الله عليه وسلم « دب إليكم ذاء الأمم للبلكم : الحسد ، والبغضاء \_ وهي الحالقة ، لا أقول تحلق الشعر ، ولكن تحلق الدين » فسماه « داء » كما سمى البخل داء فى قوله « وأى داء أدوأ من البخل » ؟ فعلم أن هذا « مرضٍ » . وقد جاء في حديث آخر « أعوذ بك من منكرات الأخلاق والأهواء والأدواء » فعطف « الأدواء » على الأخلاق والأهواء ، فإن الخلق ما صار « عادة للنفس وسجية » قال تعالى ( ٤ القلم ) : ﴿ وَإِنْكُ لَعَلَى خَلَقَ عَظْيمٍ ﴾ قال ابن عباس وابن عيينة وأحمد ابن حنبل رضي الله عنهم : على دين عظيم . وفي لفظ عن ابن عباس : على دين الإسلام . وكذلك قالت عائشة رضي الله عنها : كأن خلقه القرآن . وكذلك قال الحسن البصرى : أدب القرآن هو الخاق العظيم .

وأما «الهوى» فقد يكون عارضاً ، والداء هو المرض ، وهو تألم القلب والفساد فيه . وقرن في الحديث الأول الحسد بالبغضاء لأن الحاسد يكره أولا فضل الله على ذلك الغير ، ثم ينتقل إلى بغضه ، فإن بغض اللازم يقتضى بغض الملزوم ، فإن نعمة الله إذا كانت لازمة — وهو يحب زوالها وهي لا تزول إلا بزواله — أبغضه وحب عدمه . والحسد يوجب البغي ، كما أخبر الله تعالى عمن قبلنا ( ١٩ آل عمران ) أنهم اختلفوا فرمن بعد ما جاءهم العلم بغياً بينهم ، فلم يكن اختلافهم لعدم العلم ، بل علموا الحق ، ولكن بغي بعضهم على بعض ، كما يبغي الحاسد على المحسود . وفي الصحيحين عن أنس ابن مالك رضى الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال « لا تحاسدوا ، ولا تباغضوا ، ولا تدابروا ، ولا تقاطعوا ، وكونوا عباد الله إخواناً . ولا يحل لمسلم أن يهجر أخاه فوق ثلاث ليال : يلتقيان ، فيصد هذا ويصد هذا ، وخيرهما الذي يبدأ بالسلام » ، وقد قال صلى الله عليه وسلم في الحديث المتفق على صحته من رواية أنس أيضاً « والذي نفسي بيده ، لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه » . وقد قال تعالى ( ٧٧

النساء) : ﴿ وَإِنْ مَنْكُمُ لَمْنُ لِيبِطِّئْنُ ، فَإِنْ أَصَابِتَكُمْ مَصَيْبَةً قَالَ : قَدْ أَنْعُمْ اللَّهُ عَلَى إِذْ لَمْ أَكُنَّ معهم شهيداً ، ولئن أصابكم فضل من الله ليقولن ـ كأن لم يكن بينُكم وبينه مودة ــ يا اليَّني كنت معهم فأفوز فوزاً عظيما ﴾ فهؤلاء المبطئون لم يحبوا لإخوانهم المؤمنين ما يحبون لأنفسهم ، بل إن أصابتهم مصيبة فرحوا باختصاصهم ، وإن أصابتهم نعمة لم يفرحوا لهم بها ، بل أحبوا أن يكون لهم منها حظ ، فهم لا يفرحون إلا بدنيا تحصل لهم ، أو شر دنيوى ينصرف عنهم ؛ إذكانوا لا يحبون الله ورسوله والدار الآحرة ، ولُو كانواكذلك لأحبوا إخوانهم وأحبوا ما وصل إليهم من فضله ، وتألموا بما يصيبهم من المصيبة ، ومن لم يسره ما يسر المؤمنين ويسوؤه ما يسوء المؤمنين فليس منهم ، فني الصحيحين عن عامر ( الشعبي ) قال « سمعت النعان بن بشير يحطب ويقول سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم وتعاطفهم مثل الجسد الواحد ، إذا اشتكى منه شيء تداعي له سائر الجسد بالحمى والسهر » ، وفي الصحيحين عن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضاً . وشبك بين أصابعه » . و « الشح مرض » ، و « البخل مرض » والحسد شر من البخل كما فى الحديث الذي رواه أبو داود عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال « الحسد يأكل الحسنات كما تأكل النار الحطب ، والصدقة تطفئ الخطيئة كما تطفئ الماء النار » وذلك أن البخيل يمنع نفسه ، والحسود يكره نعمة الله على عباده . وقد يكون فى الرجل إعطاء لمن يعينه على أغراضه ، وحسد لنظرائه . وقد يكون فيه بخل بلا حسد لغيره . والشح أصل ذلك قال تعالى ( ٩ الحشر و ١٦ التغابن ) : ﴿ وَمَنْ يُوقَ شُحَّ نَفْسُهُ فَأُولَئْكُ هُمَّ الْمُفْلَحُونَ ﴾ و فى الصحيحين عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال « إياكم والشح ، فإنه هلك من كان قبلكم : أمرهم بالبخل فبخلوا ، وأمرهم بالظلم فظلموا ، وأمرهم بالقطيعة فقطعوا » . وكان عبد الرحمن بن عوف يكثر من الدعاء في طوافه يقول « اللهم قنى شح نفسى » فقال له رجل : ما أكثر ما تدعو بهذا ؟ فقال : إذا وقيت شح نفسى وقيت الشح والظلم والقطيعة ، والحسد يوجب الظلم .

### فصل

فالبخل والحسد مرض يوجب بغض النفس لما ينفعها ، بل وحبها لما يضرها ، ولهذا يقرن الحسد بالحقد والغضب . وأما « مرض الشهوة والعشق » فهو حب النفس

لما يضرها ، وقد يقترن به بغضها لما ينفعها . والعشق مرض نفساني ، وإذا قوى أثر في البدن فصار مرضاً في الجسم : إما من أمراض الدماغ كالماليخوليا ، ولذلك قيل فيه هو مرض وسواسي شبيه بالماليخوليا . وإما من أمراض البدن كالضعف والنحول ونحو ذلك ، والمقصود هنا مرض القلب ، فإنه أصل محبة النفس لما يضرها ، كمريض البدن الذي يشتهي ما يضره ، وإذا لم يطعم ذلك تألم ، وإن أطعم قوى به المرض وزاد . كذلك العاشق يضره اتهاله بالمعشوق مشاهدة وملامسة وسماعاً ، بل ويضره التفكر فيه والتخيل له وهو يشتهي ذلك ، فإن منع من مشهاه تألم وتعذب ، وإن أعطى مشهاه قوى مرضه ، وكان سبباً لزيادة الألم . وفي الحديث «إن الله يحمى عبده المؤمن الدنيا كما يحمى أحدكم مريضه الطعام والشراب » . وفي مناجاة موسى المأثورة عن وهب التي رواها الإمام أحمد في كتاب الزهد «يقول الله تعالى : إني لأذود أوليائي عن نعيم الدنيا ورخائها ، كما يذود الراعي الشفيق إبله عن مراتع الهلكة . وإني لأجنيهم مكونها وعيشها ، كما يجنب الراعي الشفيق إبله عن مبارك الغرة . وما ذلك لهوانهم على ، مكونها وعيشها ، كما يجنب الراعي الشفيق إبله عن مبارك الغرة . وما ذلك لهوانهم على ، ولكن ليستكملوا نصيبهم من كرامتي سالماً موفراً ، لم تكلمه الدنيا ، ولم يطفئه الهوى » . ولكن ليستكملوا نصيبهم من كرامتي سالماً موفراً ، لم تكلمه الدنيا ، ولم يطفئه الهوى » .

والناس فى العشق على قولين: قيل إنه من باب الإرادات ، وهذا هو المشهور. وقيل من باب التصورات ، وإنه فساد فى التخييل ، حيث يتصور المعشوق على (غير) ما هو به. قال هؤلاء: ولهذا لا يوصف الله بالعشق ولا أنه يعشق لأنه منزه عن ذلك ، ولا يحمد من يتخيل فيه خيالا فاسداً.

وأما الأولون فمنهم من قال : يوصف بالعشق ، فإنه المحبة التامة ، والله يحب وروى فى أثر عن عبد الواحد بن زيد أنه قال : لا يزال عبدى يتقرب إلى ، يعشقنى وأعشقه . وهذا قول بعض الصوفية . والجمهور لا يطلقون هذا اللفظ فى حتى الله ، لأن العشق هو المحبة المفرطة ، الزائدة على الحد الذى ينبغى ، والله تعالى محبته لا نهاية لها فليست تنتهى إلى حد لا تنبغى مجاوزته . قال هؤلاء : والعشق مذموم مطلقاً ، لا يمدح فى محبة الحالق ولا المخلوق ، لأنه المحبة المفرطة الزائدة على الحد المحدود . وأيضاً فإن لفظ « العشق » إنما يستعمل فى العرف فى محبة الإنسان لامرأة أو صبى ، لا يستعمل فى محبة الأهل والمال والجاه ، ومحبة الأنبياء والصالحين . وهو مقرون كثيراً بالفعل المحرم : إما بمحبة امرأة أجنبية أو صبى يقترن به النظر

المحرم واللمس المحرم وغير ذلك من الأفعال المحرمة . وأما محبة الرجل لامرأته أو سريته [محبة] تخرجه عن العدل بحيث يفعل لأجلها ما لا يحل ويترك ما يجب ــ كما هو الواقع كثيراً — حتى يظلم ابنه من امرأته العتيقة لمحبته الجديدة ، وحتى يفعل من مطالبها المذمومة ما يضره في دينه ودنياه ، مثل أن يخصها بميراث لا تستحقَّه ؛ أو يعطى أهلها من الولاية والمال ما يتعدى به حدود الله ، أو يسرف في الإنفأْقي عليها ، أو يمكنها من أمور محرمة تضره في دينه ودنياه ــ وهذا في عشق من يباح له وطؤها ، فكيف عشق الأجنبية والذكران من العالمين ــ ففيه من الفساد مالا يحصيه إلا رب العباد ، وهو من الأمراض التي تفسد دين صاحبها وعرضه ، ثم قد تفسد عقله ثم جسمه ، قال تعالى ( ٣٢ الأحزاب ) : ﴿ فلا تخضعن بالقول فيطمع الذي في قلبه مرض ﴾ ، ومن في قلبه مرض الشهوة وإرادة الصورة متى خضع المطلوب طمع المريض ، والطمع يقوى الإرادة والطلب ، ويقوى المرض بذلك ، بخلاف ما إذا كان آيساً من المطلوب ، فإن اليأس يزيل الطمع فتضعف الإرادة فيضعف الحب ، فإن الإنسان لا يريد أنَّ يطلب ما هو آيس منه ، فلا يكون مع الإرادة عمل أصلا ، بل يكون حديث نفس ، إلا أن يقترن بذلك كلام أو نظر ونحو ذلك . فأما إذا ابتلي بالعشق وعف وصبر فإنه يثاب على تقواه لله ؛ وقد روى في الحديث « أن من عشق فعف وكتم وصبر ثم مات كان شهيداً » وهو معروف من رواية يحيى القتات عن مجاهد عن ابن عباس مرفوعاً ، وفيه نظر ، ولا يحتج بهذا . لكن من المعلوم بأدلة الشرع أنه إذا عف عن المحرمات نظراً وقولاً وعملاً وكتم ذلك فلم يتكلم به حتى لا يكون في ذلك كلام محرم ـــ إما شكوى إلى المخلوق ، وإما إظهار فاحشة ، وإما نوع طلب للمعشوق ــ وصبر على طاعة الله وعن معصيته وعلى ما في قلبه من ألم العشق كما يصبر المصاب عن ألم المصيبة ، فإن هذا يكون ممن اتنى الله وصبر ، و ﴿ من يتق ويصبر فإن الله لا يضيع أجر المحسنين ﴾ ( ٩٠ يوسف ) . وهكذا « مرض الحسد » وغيره من أمراض النفوس . وإذا كانت النفس تطلب ما يبغضه الله ، فينهاها خشية من الله ، كان ممن دخل في قوله ( ٣٩ النازعات) : ﴿ وَأَمَا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّفُسُ عَنْ الْهُوَى ، فَإِنَّ الْجَنَّةُ هَى المأوى ﴾ فالنفس إذا أحبت شيئاً سعت في حصوله بما يمكن ، حتى تسعى في أمور كثيرة تكون كلها مقامات لتلك الغاية ، فمن أحب محبة منمومة أو أبغض بغضاً منموماً وفعل ذلك كان آثماً ، مثل أن يبغض شخصاً لحسده له فيؤذى من له به تعلق ، إما بمنع حقوقه ، أو بعدوان عليهم ، أو لمحبة له لهواه معه فيفعل لأجله ما هو محرم ، أو ما هو مأمور به لله فيفعله لأجل هواه لا لله . وهذه أمراض كثيرة فى النفوس ، والإنسان قد يبغض شيئاً فيبغض لأجله أموراً كثيرة بمجرد الوهم والخيال ، وكذلك يحب شيئاً فيحب لأجله أموراً كثيرة لأجل الوهم والخيال . كما قال شاعرهم :

أحب لحبها الشُّودان حتى أحب لحبها سود الكلاب

فقد أحب سوداء ، فأحب جنس السواد حتى فى الكلاب ، وهذا كله مرض فى القلب فى تصوره وإرادته . فنسأل الله أن يعافى قلوبنا من كل داء . ونعوذ بالله من منكرات الأخلاق والأهواء والأدواء .

والقاب إنما خلق لأجل حب الله تعالى ، وهذه الفطرة التى فطر الله عليها عباده كما قال النبى صلى الله عليه وسلم «كل مولود يولد على الفطرة ، فأبواه يهودانه أو ينصرانه أو يمجسانه ، كما تنتج البهيمة بهيمة جمعاء ، هل تحسون فيها من جدعاء » ؟ ثم يقول أبو هريرة رضى الله عنه : اقرءوا إن شئتم ( ٣٠ الروم ) : ( فطرة الله التى فطر الناس عليها لا تبديل لحلق الله ﴾ أخرجه البخارى ومسلم . فالله سبحانه فطر عباده على محبته وعبادته وحده ، فإذا تركت الفطرة بلا فساد كان القلب عارفاً بالله محبأ له وحده ، لكن تفسد فطرته من مرضه — كأبويه يهودانه أو ينصرانه — وهذه كاها تغير فطرته التى فطره الله عليها ، وإن كانت بقضاء الله وقدره كما يغير البدن بالجدع ، ثم قد يعود إلى الفطرة إذا يسر الله تعالى لها من يسمى فى إعادتها إلى الفطرة .

والرسل – صلى الله عليهم وسلم – بعثوا لتقرير الفطرة وتكميلها ، لا لتغيير الفطرة وتحويلها . وإذا كان القلب محباً لله وحده مخلصاً له الدين لم يبتل بحب غيره ، فضلا أن يبتلى بالعشق ، وحيث ابتلى بالعشق فلنقص محبته لله وحده . ولهذا لما كان يوسف محباً لله مخصاً له الدين لم يبتل بذلك ، بل قال تعالى ( ٢٤ يوسف ) : ﴿ كذلك لنصرف عنه السوء والفحشاء ، إنه من عبادنا المخلصين ﴾ . وأما امرأة العزيز فكانت مشركة هي وقومها ، فلذلك ابتليت بالعشق ، وما يبتلى بالعشق أحد إلا لنقص توحيده وإيمانه ، وإلا فالقلب المنيب إلى الله الحائف منه فيه صارفان يصرفانه عن العشق : أحدهما إنابته إلى الله ومحبته له ، فإن ذلك ألذ وأطيب من كل شيء ، فلا تبقى مع محبة الله محبة مخلوق تزاحمه . والثانى خوفه من الله ؛ فإن الخوف المضاد للعشق يصرفه . وكل من أحب شيئاً – بعشق ، أو بغير عشق – فإنه يصرف عن محبته بمحبة ما هو أحب إليه منه إذا كان يزاحمه ، وينصرف عن محبته بحوف حصول ضرر يكون أبغض إليه من

نترك ذاك الحب ، فإذا كان الله أحب إلى العبد من كل شيء ، وأخوف عنده من كل شيء ، لم يحصل معه عشق ولا مزاحمة إلا عند غفلة ، أو عند ضعف هذا الحب والخوف ، بترك بعض الواجبات وفعل بعض المحرمات ، فإن الإيمان يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية ، فكلما فعل العبد الطاعة محبة لله وخوفاً منه ، وترك المعصية حباً له وخوفاً منه ، توى حبه له وخوفه منه ، فيزيل ما في القلب من محبة غيره ، ومخافة غيره . وهكذا أمراض الأبدان : فإن الصحة تحفظ بالمثل ، والمرض يدفع بالضد . فصحة القلب بالإيمان تحفظ بالمثل ، وهو ما يورث القلب إيماناً من العلم النافع والعلم فصحة القلب بالإيمان تحفظ بالمثل ، وهو ما يورث القلب إيماناً من العلم النافع والعلم على أن تؤتى مأدبته ، وإن مأدبة الله هي القرآن » والآدب المضيف ؛ فهو ضيافة الله لعماده (۱) .

آخر الليل ، وأوقات الأذان والإقامة ، وفي سجوده ، وفي أدبار الصلوات ويضم ولي ذلك الاستغفار ، فإنه من استغفر الله ثم تاب إليه متعه متاعاً حسناً إلى أجل مسمى . وليتخذ ورداً من الأذكار في النهار ووقت النوم ، وليصبر على ما يعرض له من الموانع والصوارف ، فإنه لا يلبث أن يؤيده الله بروح منه ، ويكتب الإيمان في قلبه . وليحرص على إكمال الفرائض من الصلوات الحمس باطنة وظاهرة ، فإنها عمود وليحر هجيراه « لا حول ولا قوة إلا بالله » فإنها بها تحمل الأثقال ، وتكابد والله و الأهوال ، وينال رفيع الأحوال . ولا يسأم من الدعاء والطلب ، فإن العبد يستجاب له ما ما معجل فيقول : قد دعوت ودعوت فلم يستجب لى ، ونبعلم أن النصر مع الصبر ، ما الفرج مع الكرب ، وإن مع العسر يسرا ، ولم ينل أحد شيئاً من ختم الحير — نبي مؤن دونه — إلا بالصبر .

والحمد لله رب العالمين ، وله الحمد والمنة على الإسلام والسنة ، حمداً يكافئ نعمه الظاهرة والباطنة ، وكما ينبغى لكرم وجهه وعز جلاله . وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه وأزواجه أمهات المؤمنين ، والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين وسلم تسليما كثيراً .

<sup>(</sup>١) بياض بالأصل .

### بالنالغ الجالجين

ومماكتبه شيخ الإسلام رحمه الله فى (أمراض القلوب وشفائها): الحمد لله رب العالمين ، وصلى الله على نبينا محمد وصحبه وسلم .

قد ذكرنا \_ فى غير موضع \_ أن صلاح حال الإنسان فى ( العدل ) ، كما أن فساده فى ( الظلم ) ، وأن الله سبحانه عدله وسواه لما خلقه . وصحة جسمه وعافيته من اعتدال أخلاطه وأعضائه ، ومرض ذلك الانحراف والمايل ، وكذلك استقامة القلب واعتداله ، واقتصاده وصحته وعافيته وصلاحه متلازمة .

وقد ذكر الله ( مرض القلوب وشفاءها ) في مواضع من كتابه ، وجاء ذلك في سنة رسوله صلى الله عليه وسلم ، كقوله تعالى عن المنافقين ( ١٠ البقرة ) : ﴿ فَتَرَى الذِينَ فَي قلوبهم مرض مرض ، فزادهم الله مرضا ) ، وقال ( ٢٥ المائدة ) : ﴿ فَتَرَى الذِينَ فَي قلوبهم مرض يسارعون فيهم ) ، وقال تعالى ( ١٤ التوبة ) : ﴿ ويشف صدور قوم مؤمنين ويذهب غيظ قلوبهم ) ، وقال ( ٧٥ يونس ) : ﴿ قد جاءتكم موعظة من ربكم وشفاء لما في الصدور ) ، وقال تعالى ( ٨٢ الإسراء ) : ﴿ وَنَزَلُ مِنَ القرآنَ مَا هُو شَفَاء ورحمة للمؤمنين ) ، وقال تعالى ( ٤٤ فصلت ) : ﴿ قل هُو للذين آمنوا هدى وشفاء ) وقال للمؤمنين ) ، وقال تعالى ( ٤٤ فصلت ) : ﴿ وَلَا يَضْعَنُ بِالقُولُ فَيْطُمِعُ الذَى فَي قلبه مرض ) وقال تعالى ( ٢٠ الأحزاب ) : ﴿ وَلا يَخْضُعَنُ بِالقُولُ فَيْطُمِعُ الذَى فَي قلبه مرض والمرجفون في المدينة لنغرينك بهم ) وقال ( ١٦ الأحزاب ) : ﴿ وَإِذْ يقولُ المنافقونُ والذين في قلوبهم مرض والمرجفون في المدينة لنغرينك بهم ) وقال ( ١٦ الأحزاب ) : ﴿ وَإِذْ يقولُ المنافقونُ والذين في قلوبهم مرض والمرجفون في مرض ما وعدنا الله ورسوله إلا غروراً ) : ﴿ وَإِذْ يقولُ المنافقونُ والذين في قلوبهم مرض ما وعدنا الله ورسوله إلا غروراً ) ،

وقال النبى صلى الله عليه وسلم « هلا سألوا إذ لم يعلموا ، فإن شفاء العى السؤال » ، وقال الرشيد « الآن شفيتني يا مالك » وفى صحيح البخارى عن ابن مسعود « إن أحداً لا يزال بخير ما اتنى الله ، وإذا شك فى تفسير شىء سأل رجلا فشفاه ، وأوشك أن. لا يجده والذى لا إله إلا هو » .

وما ذكر الله من مرض القلوب وشفائها بمنزلة ما ذكرمن موتها وحياتها وسمعها. وبصرها وعقلها وصممها وبكمها وعماها ، لكن المقصود مرض القلب فنقول :

المرض نوعان : فساد الحس ، وفساد الحركة الطبيعية وما يتصل بها من الإرادية ..

وكل مهما يحصل بفقده ألم وعذاب . فكما أنه مع صحة الحس والحركة الإرادية والطبيعية تحصل اللذة والنعمة ، فكذلك بفسادها يحصل الألم والعذاب . ولهذا كانت النعمة من من النعيم ، وهو ما ينعم الله به على عباده مما يكون فيه لذة ونعيم ، وقال (∧التكاثر) : ﴿ لتسألن يومئذ عن النعيم ﴾ أى عن شكره .

فسبب اللذة إحساس الملائم ، وسبب الألم إحساس المنافى ، ليس اللذة والألم نفس الإحساس والإدراك ، وإنما هو نتيجته وثمرته ، ومقصوده وغايته . فالمرض فيه ألم لابد منه ، وإن كان قد يسكن أحياناً لمعارض راجح ، فالمقتضى له قائم يهيج بأدنى سبب ، فلا بد فى المرض من وجود سبب الألم ، وإنما يزول الألم بوجود المعارض والراجح .

ولذة القلب وألمه أعظم من لذة الجسم وألمه ، أعنى ألمه ولذته النفسانيين ، وإن كان قد يحصل قيه من الألم من جنس ما يحصل فى سائر البدن بسبب مرض الجسم فذلك شيء آخر . فلذلك كان مرض القلب وشفاؤه أعظم من مرض الجسم وشفائه ، فتارة يكون من جملة الشبهات كما قال ( ٣٧ الأحزاب ) : ﴿ فيطمع الذي فى قلبه مرض ﴾ ، وكما صنف الحرائطي «كتاب اعتلال القلوب بالأهواء » فني قلوب المنافقين المرض من هذا الوجه : من جهة فساد الاعتقادات ، وفساد الإرادات .

والمظلوم في قلبه مرض ، وهو الألم الحاصل بسبب ظلم الغير له ، فإذا استوفى حقه اشتنى قابه ، كما قال تعالى ( ١٤ التوبة ) : ﴿ ويشف صدور قوم مؤمنين ، ويذهب غيظ قلوبهم ﴾ فإن [ ذهاب ] غيظ القلب إنما هو لدفع الأذى والألم عنه ، فإذا اندفع عنه الأذى واستوفى حقه زال غيظه ، فكما أن الإنسان إذا صار لا يسمع بأذنه ولا يبصر بعينه كان ذلك مرضاً مؤلماً له [ بما ] يفوته من المصالح ويحصل له من المضار ، فكذلك إذا لم يسمع ولم يبصر ولم يعلم بقلبه الحق من الباطل ولم يميز بين الحير والشر والعى والرشاد كان ذلك من أعظم أمراض قلبه وألمه : وكما أنه إذا اشتهى ما يضره مثل الطعام الكثير في الشهوة الكلية ، ومثل أكل الطين ونحوه (١) كان ذلك مرضاً . فإنه يتألم إن أكل ، ويتألم إن لم يأكل .

<sup>(</sup>١) بعض النساء في حالة الوحم عند بداية الحمل يشتهين أكل شيء من الطين الجاف يتلذذن به .

فكذلك إذا بلى بحب من لا ينفعه بعشق ونحوه – سواء كان لصورة أو ارياسة أو لمال ونحو ذلك – فإن لم يحصل على محبوبه ومطلوبه فهو متألم ومريض سقيم ، وإن حصل محبوبه فهو أشد مرضاً وألماً وسقيا ، كما أن المريض إذا كان يبغض ما يحتاج إليه من الطعام والشراب كان ذلك الألم حاصلا ، وكان دوامه على ذلك يوجب من الألم أكثر من ذلك حتى يقتله ، أو يزول ما يوجب بغضه لما ينفعه ويحتاج إليه ، فهو متألم في الحال ، وتألمه فيما بعد إن لم يعافه الله – أعظم وأكبر . فبغض الحاسد لنعمة الله على الحسود كبغض المريض لأكل الأصحاء لأطعمتهم وأشربتهم حتى لا يقدر أن يراهم يأكلون ، ونفرته عن أن يقوم بحقه كنفرة المريض عما يصلح له من طعام وشراب .

فالحب والبغض الحارج عن الاعتدال والصحة في النفس ، كالشهوة والنفرة الحارجة عن الاعتدال والصحة في الجسم ، وعمى القلب وبكمه عن أن يبصر الحقائق ، ويميز بين ما ينفعه ويسره ، كعمى الجسم وخرسه عن أن يبصر الأمور المرثية ويتكلم بها ويميز بين ما ينفعه ويضره . وكما أن الضرير إذا أبصر وجد من الراحة والعافية والسرور أمراً عظيما ، فبصر القلب ورؤيته الحقائق بينه وبين بصر الرأس من التفاوت ما لا يحصيه إلا الله . وإنما الغرض هنا تشبيه أحد المرضين بالآخر ، فطب الأديان يحتذى حذو طب الأبدان ، وقد كتب سلمان إلى أبى الدرداء « أما بعد فقد بلغنى أنك قعدت طبيباً ، فإياك أن تقتل ، والله أنزل كتابه شفاء لما في الصدور » وقال تعالى ( ٨٢ الإسراء ) : ﴿ وننزل من القرآن ما هو شفاء ورحمة للمؤمنين ، ولا يزيد الظالمين إلا خسارا ﴾ ذلك أن الشفاء إنما يحصل لمن يتعمد الدواء ، وهم المؤمنون وضعوا دواء القرآن على داء قلوبهم .

فرض الجسم يكون بخروج الشهوة والنفرة الطبيعية عن الاعتدال: إما بشهوة ما لا يحصل ، أو يفقد الشهوة النافعة ، وينفر به عما يصلح ، ويفقد النفرة عما يضر . ويكون بضعف قوة الإدراك والحركة . كذلك مرض القلب يكون بالحب والبغض الحارجين عن الاعتدال ، وهي الأهواء التي قال الله فيها ( ٥٠ القصص ) : ( ومن أضل ممن اتبع هواه بغير هدى من الله ) ، وقال ( ٢٩ الروم ) : ( بل اتبع الذين ظاموا أهواءهم بغير علم ) : كما يكون الجسد خارجاً عن الاعتدال إذا فعل ما يشهيه الجسم بلا قول الطبيب ، ويكون لضعف إدر اك القلب وقوته حتى لا يستطيع أن يعلم ويريد ما ينفعه ويصلح له

وكما أن المرضى الجهال قد يتناولون ما يشتهون ، فلا يحتمون ، ولا يصبرون على الأدوية الكريهة ، لما فى ذلك من تعجيل نوع من الراحة واللذة ، ولكن ذلك يعقبهم من الآلام ما يعظم قدره أو يعجل الهلاك ، فكذلك بنو آدم هم جهال ظلموا أنفسهم : يستعجل أحدهم ما ترغبه لذته ، ويترك ما تكرهه نفسه مما هو لا يصلح له ، فيعقبهم ذلك من الألم والعقوبات – إما فى الدنيا ، وإما فى الآخرة – ما فيه عظم العذاب والهلاك الأعظم .

و ( التقوى ) هي « الاحتماء » عما يضره بفعل ما ينفعه ، فإن الاحتماء عن الضار يستلزم استعمال النافع، وأما استعمال النافع فقد يكون معه أيضاً استعمال الضار فلا يكون صاحبه من المتقين . وأما ترك استعال الضار والنافع فهذا لا يكون ، فإن العبد إذا عجز عن تناول الغذاء كان مغتذياً بما معه من الموآد التي تضره حتى يهلك ، ولهذا كانت العاقبة للتقوى وللمتقين ، لأنهم المحتمون عما يضرهم فعاقبتهم الإسلام والكرامة وإن وجدوا ألماً في الابتداء لتناول الدواء والإحياء ، كفعل الأعمال الصالحة المكروهة ، كما قال تعالى ( ٢١٦ البقرة ) : ﴿ كتب عليكم القتال وهو كره ٌ لكم ، وعسى أن تكرهوا شيئاً وهو خير لكم ، وعسى أن تحبوا شيئاً وهو شر لكم ﴾ ولكثرة الأعمال الباطلة المشتهاة قال تعالى ( ٤١ النازعات ) : ﴿ وأما من خاف مقام رَبُّه ونهى النفس عن الهوى، فإن الجنة هي المأوى ﴾ ، وكما قال ( ٧ الأنفال ) : ﴿ وُتُودُونَ أَنْ غَيْرِ ذَاتُ الشُّوكَةُ تكون لكم ﴾ . فأما من لم يحتم فإن ذلك سبب لضرره فى العاقبة ، ومن تناول ما ينفعه مع يسير من التخليط فهو أصلح ممن احتمى حمية كاملة ولم يتناول إلا شيئاً يسيراً ، فإن الحمية التامة بلا اغتذاء تمرض فهكذا من ترك السيئات ولم يفعل الحسنات . وقد قدمنا في « قاعدة كبيرة » أن جنس الحسنات أنفع من جنس ترك ااسيئات ، كما أن جنس الاغتذاء من جنس الاحتماء ، وبينا أن هذا مقصود لنفسه ، وذلك مقصود لغيره بالانضام إلى غيره ، وكما أن الواجب الاحتماء عن سبب المرض قبل حصوله ، وإزالته بعد حُصوله ، فهكذا أمراض القلب يحتاج فيها إلى حفظ الصحة ابتداء ، وإلى إعادتها ــ إن [ عرض ] له المرض ــ دواماً ، والصحة تحفظ بالمثل ، والمرض يزول بالضد : فصحة القلب تحفظ باستجال أمثال ما فيها ، وهو ما يقرى العلم والإيمان من الذكر والتفكر والعبادات المشروعة ، وتزول بالضد : فتزال الشبهات بالبينات ، وتزال محبة الباطل ببغضه ومحبة الحق . ولهذا قال يحيى بن عمار « العلوم خمسة : فعلم هو حياة الدين ، وهو علم التوحيد . وعلم هو غذاء الدين ، وهو علم التذكر بمعانى القرآن

والحديث . وعلم هو دواء الدين ، وهو علم الفتوى إذا نزل بالعبد نازلة احتاج إلى من يشفيه منهاكما قال ابن مسعود . وعلم هو داء الدين ، وهو الكلام المحدث . وعلم هو هلاك الدين ، وهو علم السحر ونحوه » . فحفظ الصحة بالمثل ، وإزالة المرض بالضد، فى مرض الجسم الطبيعي ومرض القلب النفساني الديني الشرعي . قال صلى الله عليه وسلم «كل مولود يولد على الفطرة ، فأبواه يهودانه أو ينصرانه أو يمجسانه . كما تنتج البهيمة بهيمة جمعاء ، هل تحسون فيها من جدعاء » ؟ ثم يقول أبو هريرة : اقرءوا إن شئتم ( ٣٠ الروم ) : ﴿ فطرة الله التي فطر الناس عليها ﴾ أخرجاه في الصحيحين. قال تعالى ( ٢٦ الروم ) : ﴿ وله من في السهاوات والأرض ، كل له قانتون . وهو الذي يبدئ الخلق ثم يعيده ، وهو هون عليه ، وله المثل الأعلى في الساوات والأرض – إلى قوله – بل اتبع الذين ظلموا أهواءهم بغير علم ــ إلى قوله ــ فأقم وجهك للدين حنيفاً فطرة الله التي فطّر الناس عليها لا تبديل لخلق الله ، ذلك الدين القيم ، ولكن أكثر الناس لا يعلمون ﴾ فأخبر الله أنه فطر عباده على إقامة الوجه حنيفاً ، وهو عبادة الله وحده لا شريك له . فهذه من الحركة الفطرية الطبيعية المستقيمة المعتدلة للقلب ، وتركها ظلم عظيم اتبع أهله أهواءهم بغير علم . ولابد لهذه الفطرة والخلقة ــ وهي صحة الخلقة ــ من قوت • غذاء يمدها بنظير ما فيها مما فطرت عليه علماً وعملا ، ولهذا كان تمام الدين بالفطرة المكملة بالشريعة المنزلة ، وهي مأدبة الله ، كما قال النبي صلى الله عابه وسلم في حديث ابن مسعود « إن كل آدب يحب أن تؤتى مأدبته ، وإن مأدبة الله هي القرآن » ومثله كماء أنز له الله من السماء ، كما جرى تمثيله بذلك في الكتاب والسنة . والمحرفون للفطرة المغيرون للقلب عن استقامته هم ممرضون للقلوب مسقمون لها ، وقد أنزل الله كتابه شفاء

وما يصيب المؤمن في الدنيا من المصائب بمنزلة ما يصيب الجسم من الألم يصح به الجسم و تزول أخلاطه الفاسدة ، كما قال النبي صلى الله عليه وسلم « ما يصيب المؤمن من وصب ولا نصب ولا هم ولا حزن ولا غم ولا أذى – حتى الشوكة يشاكها – إلا كفّر الله بها خطاياه » وذلك تحقيق لقوله ( ١٢٣ النساء ) : ﴿ من يعمل سوءاً يجز به ﴾ ومن لم يطهر في هذه الدنيا من هذه الأمراض فيئوب صحيحاً ، وإلا احتاج إلى أن يطهر منها في الآخرة فيعذبه الله ، كالذي اجتمعت فيه أخلاطه ولم يستعمل الأدوية لتخفيفها عنه ، فتجتمع حتى يكون هلاكه بها ، ولهذا جاء في الأثر « إذا قالوا للمريض : اللهم ارحمه ، يقول الله : كيف أرحمه من شيء به أرحمه » ؟ وقال الذبي صلى الله اللهم ارحمه ، يقول الله : كيف أرحمه من شيء به أرحمه » ؟ وقال الذبي صلى الله

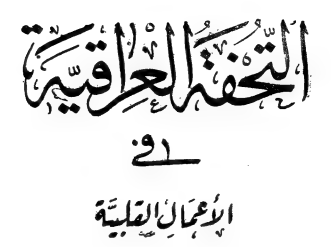
عليه وسلم «المرض حطة ، يحط الحطايا عن صاحبه ، كما تحط الشجرة اليابسة ورقها » وكما أن [ من ] أمراض الجسم ما إذا مات الإنسان منه كان شهيداً \_ كالمطعون والمبطون وصاحب ذات الجنب ، وكذلك الميت بغرق أو حرق أو هدم \_ فمن أمراض النفس ما إذا اتنى العبد ربه فيه وصبر عليه حتى مات كان شهيداً ، كالجبان الذي يتنى الله ويصبر للقتال حتى يقتل . فإن البخل والجبن من أمراض النفوس إن أطاعه أوجب له الألم ، وإن عصاه تألم ، كأمراض الجسم . وكذلك العشق فقد روى « من عشق ، فعف ، وكتم وصبر ثم مات ، مات شهيداً » . فإنه مرض في النفس يدعو إلى ما يضر فعف ، وكتم وصبر ثم مات ، مات شهيداً » . فإن أطاع هواه عظم عذابه في الآخرة وفي الدنيا أيضاً وإن عصى الهوى بالعفة والكمان صار في نفسه من الألم والسقم ما فيها ، فإذا مات من ذلك المرض كان شهيداً ، هذا يدعوه إلى النار فيمنعه ، كالجبان تمنعه فإذا مات من ذلك المرض كان شهيداً ، هذا يدعوه إلى النار فيمنعه ، كالجبان تمنعه نفسه عن الجنة فيقدمها . فهذه الأمراض إذا كان معها إيمان وتقوى كانت كما قال النبي نفسه عن الجنة فيقدمها . فهذه الأمراض إذا كان معها إيمان وتقوى كانت كما قال النبي فشكر كان خيراً له ، إن أصابته ضراء فصبر كان خيراً له ، إن أصابته سراء فصبر كان خيراً له ، إن أصابته ضراء فصبر كان خيراً له .

والحمد لله رب العالمين ، وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه أجمعين



# فهرس: « أمراض القلوب وشفاؤها »

| محه |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣   | الله الله فساد يكون فيه يفسه به إدرات وحرف السبية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ŧ   | د القان فساد محصل له نفسه به تصوره وإرادته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٤   | قلب بمدت بالحها, المطلق ، وبمرض بنوع من الجهل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| •   | ة. آن شفاء لما في الصندور ، يرغب القلب فيما ينفعه عما يضره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| •   | لقلب بناكم بما ينفعه ، كما يشمو الزرغ بما ينفعه كم بما ينفعه ، كما يشمو الزرغ بما ينفعه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٦   | يكاة مراتة كية ، والعدل والاعتدال ، والعمل الصالح والعمل السييء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٧   | اظا من أمراض القلوب ، والعال صحتها القلوب ، والعال صحتها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٨   | الحرالة إلى حراثه م استنارته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Ŕ   | سرح الفتب هو كيك والمتاود ، وبالماء والزبد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٩   | لقلب الحي المنور يسمع ويبصر ويعقل ، والميت لا يسمع ولا يبصر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ١.  | لكفر والنفاق شعب ، كما أن الإيمان ينقسم إلى شعب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 11  | وصور والمناق علي الإجال لا يكنّى عن تفاصيله وجزئياته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 11  | و المراز |
| 17  | حاة القلب شيط في العلم والارادة والقدرة على الأفعال الاختيارية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ١٤  | رين أيرافي القلوب ألحسه المرازي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ١ ٥ | العالمي قد يكه ن مجمه داً إذا كان في الحير المالمين على الحالم المالم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۱۷  | ينافسة عن لأبي بك في بذلها للاسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۱۷  | أسال استحقاق أذر عسدة صفة « أمين الأمة »                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۱۸  | حديث « يطلم عليك الآن رحل من أهل الجنة » و بماذا استحق ذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۱۹  | al Cari, 111                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ۲.  | صد المؤمد على الأذي في سبيل ما أمن به                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 7 7 | الخرج قد يكن نا عارضاً وفساد القلب هو ألمرض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۲۳  | ١٤٨ م. هي ۽ واليکل ۾ قبل ۽ والحساب شر من اليکل بين بين ميم ميم ميم ميم ميم ميم ميم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 7 2 | 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۲٦  | الرا المراجل للترج بما محملته في قال هي الفعار في                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۲٦  | الرسار بعثدا لتقرير الفطرة وتكميلها ، لا لتغييرها ومحويلها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۲۸  | صلاح الإنسان في ( العدل ) ، وفساده في ( الظلمِ )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 14  | ليس اللذة والألم نفس الإحساس والإدراك ، بل ثَمرتها وغايتها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| •   | طب الأديان يحتذى حذو طب الأبدان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ١,  | التقدي هي ١١ الاحتماء » عما يضر ٤ بفعل ما ينفع ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۲,  | ﴾ من يعمل سهءاً بحزيه ﴾ [١٢٣ النساء] ١٠٠٠ ١٠٠٠ ١٠٠٠ ١٠٠٠ ١٠٠٠ ١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|     | ٧ يقض الله للمؤمن قضاء إلاكان خبراً له : إن أصابته سراء فشكر كان خيراً له ، وإن أصابته ضراء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٣   | فصبر كان خيراً له                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |



ماليت مشيخ الإسلام تعي الدين في مدين سَيعية ( ٢٦١ - ٧٧٨)

الْمُرْكِنِ الْمُنْ الْمُنْمُ لِلْمُنْ الْمُنْ الْمُنْمِ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُ

# بِيِّيْ إِلَيِّهِ إِلَيِّةً الْخِيمَا

الحمد لله نستعينه ونستغفره ، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا . من يهده الله فلا مضّل له ، ومن يضلل فلا هادى له . ونشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، ونشهد أن محمداً عبده ورسوله ، صلى الله عليه وآله وصحبه وسلم . أما بعد فهذه كلمات مختصرة في أعمال القلوب ، التي تسمى المقامات والأحوال .

وهى من أصول الإيمان وقواعد الدين ، مثل محبة الله ورسوله ، والتوكل على الله ، وإخلاص الدين له ، والسكر له ، والصبر على حكمه ، والخرف منه ، والرجاء له ، وما يتبع ذلك . اقتضى ذلك بعض من أوجب الله حقه من أهل الإيمان ، واستكتبها وكل منا عجلان ، فأقول :

هذه الأعمال جميعها واجبة على جميع الخلق المأمورين في الأصل باتفاق أئمة الدين. والناس في هذا على ثلاث درجات ، كما هم في أعمال الأبدان على ثلاث درجات: ظالم لنفسه ، ومقتصد ، وسابق بالحيرات ، فالظالم لنفسه العاصى بترك مأمور ، وفعل محظور ، والمقتصد المؤدى الواجبات والتارك المحرمات . والسابق بالخيرات المتقرب بما يقدر عليه من واجب ومسنون ، والتارك للمحرم والمكروه وإن كان كل من المقتصد والسابق قد تكون له ذنوب تمحى عنه بتوبة ، والله يحب التوابين ويحب المتطهرين ، إما بحسنات ماحية ، وإما بمصائب مكفرة ، وإما بغير ذلك . وكل من الصنفين المقتصدين والسابقين من أولياء الله الذين ذكرهم في كتابه ( ٦٢ يونس ) : ﴿ أَلَا إِنْ أُولِياءَ الله لَا خُوفَ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ، الدِّينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَقُونَ ﴾ ﴿ فأولياء الله هم المؤمنون المتقون ، ولكن ذلك ينقسم إلى عام وهم المقتصدون وخاص وهم السابقون ، وإن كان السابقون هم أعلى درجات كالأنبياء والصديقين ، وقد ذكر النبي صلى الله عليه وسلم القسمين في الحديث الذي رواه البخاري في صحيحه عن أبي هريرة رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال « يقول الله : من عادى لى ولياً فقد با زنى بالمحاربة ، وما تقربٍ إلى عبدى بمثل أداء ما افترضت عليه ، ولا يزال عبدى يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه ، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به ، وبصره الذي يبصر به ، ويده التي يبطش بها ، ورجله التي يمشي بها ، فبي يسمع وبي يبصر و بي يبطش و بي يمشي ، و لئن سألني لأعطينه و لئن استعاذني لأعيذنه . وما تر ددت عن شيء أنا فاعل ترددي عن قبض نفس عبدي المؤمن يكره الموت وأكره مساءته

ولابد له منه . وأما الظالم لنفسه من أهل الإيمان ففيه من ولاية الله بقدر إيمانه وتقواه ، كما معه من ضد ذلك بقدر فجوره. فالشخص الواحد قد تجتمع فيه الحسنات المقتضية للثواب ، والسيئات المقتضية للعقاب ، حتى يمكن أن يثاب ويعاقب ، وهذا قول أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم وأئمة الإسلام وأهل السنة والجماعة الذين يقولون : إنه لا يخلد في النار من في قابه مثقال ذرة من إيمان . وأما القائلون بالتخليد كالخوارج أو المعتزلة القائلين أنه لا يخرج من النار من دخلها من أهل القبلة ، وأنه لا شفاعة للرسول ولا لغيره في أهل الكبائر ، لا قبل دخول النار ولا بعدها ، فعندهم لا يجتمع في الشخص الواحد ثواب وعقاب وحسنات وسيئات ، بل من أثيب لا يعاقب ومن عَوْقِبِ لَمْ يَثْبٍ . وَدَلَائِلُ هَذَا الْأُصُلُ مِنَ الْكَتَابِ وَالسَّنَّةِ وَإِجْاعَ الْأُمَّةَ كَثْيَرَ ليس هذا هو موضعه ، قد بسطناه في موضعه . وينبني على هذا أمور كثيرة ، ولهذا من كان معه إيمان حقيقي فلابد أن يكون معه من هذه الأعمال بقدر إيمانه وإن كان له ذنوب، كما رواه البخاري في صحيحه عن عمر بن الحطاب رضي الله عنه « أن رجلاكان يسمى حاراً ، وكان يضحك النبي صلى الله عليه وسلم ، وكان يشرب الحمر ويجلده النبي صلى الله عليه وسلم . فأتى به مرة فقال رجل : لعنه الله ما أكثر ما يؤتى به إلى النبي صلى الله عليه وسلم ، فقال النبي صلى الله عليه وسلم : لا تلعنه . فإنه يحب الله ورسوله ، فهذا بين أن المذنب بالشراب وغيره قد يكون محباً لله ورسرله ، وحب الله ورسوله أوثق عرى الإيمان ، كما أن العابد الزاهد قد يكون ــ لما في قلبه من بدعة ونفاق ــ مسخوطاً عند الله ورسوله من ذلك الوجه ، كما استفاض في الصحاح وغيرها من حديث على بن أبى طالب وأبى سعيد الحدرى عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه ذكر الحوارج فقال « يحقر أحدكم صلاته مع صلاتهم ، وصيامه مع صيامهم ، وقراءته مع قراءتهم ، يقرُّءُون القرآن لا يجاوز حناجرهم ، يمرقون من الإسلام كما يمرق السهم من الرمية ، أينا لقيتموهم فاقتلوهم فإن في قتلهم أجراً عند الله لمن قتلهم ، لئن أدركنهم لأقتلنهم قتل عاد » . وهؤلاء أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم مع أمير المؤمنين على بن أبي طالب بأمر النبي صلى الله عليه وسلم ، وقال النبي صلى الله عليه وسلم فيهم في الحديث الصحيح « تمرق مارقة على خير فرقة من المسلمين يقتلهم أدنى الطائفتين » ولهذا قال أَعْمَة المسلمين كسفيان الثورى: إن البدعة أحب إلى إبليس من المعصية ، لأن البدعة لا يتاب منها ، والمعصية يتاب منها . ومعنى قولهم أن البدعة لا يتاب منها أن المبتدع الذي يتخذ ديناً لم يشرعه الله ورسوله قد زين له سوء عمله فرآه حسناً فهو لا يتوب

ما دام يراه حسناً ، لأن أول التوبة العلم بأن فعله سيء ليتوب منه ، أو أنه ترك حسناً مأموراً به أمر إيجاب أو أمر استحباب ليتوب ويفعله ، فما دام يرى فعله حسناً وهو سيء في نفس الأمر فإنه لا يتوب ، ولكن التوبة ممكنة وواقعة بأن يهديه الله ويرشده حتى يتبين له الحق ، كما هدى سبحانه وتعالى من هدى من الكفار والمنافقين وطوائف أهل البدع والضلال ، وهذا يكون بأن يتبع من الحق ما علمه : فمن عمل بما علم أورثه الله علم مالم يعلم كما قال تعالى ( ١٧ محمد ) : ﴿ وَالَّذِينَ اهْتَدُوا زَادُهُم هَدَى وَآتَاهُمُ تقواهم ﴾ وقال ( ٦٦ النساء ) : ﴿ وَلُو أَنَّهُمْ فَعَلُواْ مَا يُوعَظُونَ بُهُ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ وَأَشْلُ تثبيتاً . وإذاً لآتيناهم من لدنا أجراً عظياً ، ولهديناهم صراطاً مستقيماً ﴾ وقال تعالى ( ٢٨ الحديد ) : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهُ وْآمَنُوا برسولُه يُؤْتَكُم كَفَّايِن من رحمته ويجعل لكم نوراً تمشون به ﴾ وقال تعالى (٢٥٧ البقرة ) : ﴿ الله وَلَى الذين آمنوا يخرجهم من الظلَّمات إلى النور ) وقال تعالى ( ١٥ المائدة ) : ﴿ قَدْ جَاءَكُمْ مَنَ اللَّهُ يور وكتاب مبين ، يهدى به الله من اتبع رضوانه سبل السلام ﴾ الآية . وشواهد هذا كثيرة في الكتاب والسنة . وكذلك من أعرض عن اتباع الحق الذي يعامه تبعاً لهواه فإن ذلك يورثه الجهل والضلال حتى يعمى قلبه عن الحق الواضح كما قال تعالى ( ٥ الصف ) : ﴿ فَلَمَا زَاغُوا أَزَاغُ اللَّهُ قَلُوبُهُم ﴾ الآية ، وقال تعالى ( ١٠ البقرة ) : ﴿ فَ قلوبهم مرضُ فزادهم الله مرضا) ، وقال تعالى ( ١٠٩ الأنعامُ ) : ﴿ وَأَقْسَمُوا بِاللَّهُ جهد أيمانهم لنَّن جاءتهم آية لبؤمنن بها ، قل إنما الآيات عند الله ، وَما يشعركم أنها إذا جاءت لا يؤمنون ، ونقلب أفئدتهم وأبصارهم ﴾ الآية ، وهذا استفهام نني وإنكار ، أي وما يدريكم أنها إذا جاءت لا يؤمنون وإنا ﴿ نَقَلَبَ أَفْتُدَتُهُمْ وَأَبْصَارُهُمْ كَمَا لَمْ يؤمنوا به أول مرة ﴾ على قراءة من قرأ إنها بالكسر تكون جزماً بأنها ﴿ إذا جاءت لا يؤمنون ، ونقلب أفتادتهم وأبصارهم كما لم يؤمنوا به أول مرة ﴾ ولهذا قال من قال من السلف كسعيد بن جبير : إن من ثواب الحسنة الحسنة بعدها ، وإن من عقوبة السيئة السيئة بعدها . وقد ثبت في الصحيحين عن ابن مسعود رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال « عليكم بالصدق ، فإن الصدق يهدى إلى البر ، وإن البر يهدى إلى الجنة . ولا يزال الرجل يصدُّق ويتجرى الصدقحتي يكتب عند الله صديقاً . وإياكم والكذب ، فإن الكذب يهدى إلى الفجور ، وإن الفجور يهدى إلى النار . ولا يزال الرجل يكذب ويتحرى الكذب حتى يكتب عند الله كذاباً ﴾ فأخبر النبي صلى الله عليه وسلم أن الصدق أصل يستلزم البر ، وأن الكذب يستلزم الفجور ، وقد قال تعالى ( ١٣ الانفطار ) :

﴿ إِنَ الْأَبْرِ اللَّهِ نَعْيَمُ ، وإِنَ الفَجَارِ لَنَى جَحْيَمُ ﴾ ولهذا كان بعض المشايخ إذا أمر متبعيه بَالْتُوبَةُ وَأَحِبُ أَنْ لَا يَنْفُرُ وَيَتَعِبُ قَلْبُهُ أَمْرُهُ بِالصَّدَّقِ ، وَلَهْذَا يَكُثُر فَي كلام مشايخ الدين وأئمته ذكر الصدق والإخلاص حتى يقولون : قل لمن لا يصدق لا يتبعني . ويقولون : الصدق سيف الله في الأرض ، ما وضع على شيء إلا قطعه . ويقول يوسف بن أسباط وغيره : ما صدق الله عبد إلا صنع لَّه . وأمثال هذا كثير . والصدق. والإخلاص هما تحقيق الإيمان والإسلام ، فإن المظهرين الإسلام ينقسمون إلى مؤمن ومنافق ، فالفارق بين المؤمن والمنافق هو الصدق ، كما في قوله ( ١٤ الحجرات ) : ﴿ قالت الأعراب آمنا . قل لم تؤمنوا ، ولكن قولوا أسلمنا \_ إلى قوله \_ إنما المؤمنون. الذين آمنوا بالله ورسوله ثم لم يرتابوا ، وجاهدوا بأموالهم وأنفسهم في سبيل الله ، أولئك هم الصادقون ﴾ ، وقال تعالى ( ٨ الحشر ) : ﴿ لَلْفَقْرَاءَ الْمُهَاجِرِينَ الَّذِينِ أخرجوا من ديارهم وأموالهم يبتغون فضلا من الله ورضواناً ، وينصرون الله ورسوله ، أولئك هم الصادقون ﴾ فأخبر أن الصادقين في دعوى الإيمان هم المؤمنون الذين لم يتعقب. إيمانهم به ، وجاهدوا في سبيله بأموالهم وأنفسهم ، وذلك أن هذا هو العهد المأخوذ على الأولين والآخرين ، كما قال تعالى ( ٨١ آل عمران ) : ﴿ وَإِذْ أَخِذَ اللَّهُ مَيْثَاقَ النَّبِينَ. لما آتيتكم من كتاب وحكمة ، ثم جاءكم رسول مصدق لما معكم لتؤمنن به ولتنصرنه ، قال أأقررتم وأخذتم على ذلكم إصرى ﴾ الآية . قال ابن عباس : ما بعث الله نبياً إلا أخذ عليه الميثاق لئن بعث محمد وهو حي ليؤمنن به ولينصرنه ، وأمره أن يأخذ الميثاق. على أمته ليؤمن به ولينصرنه. وقال تعالى ( ٢٥ الحديد ) : ﴿ لقد أرسلنا رسلنا بالبينات ، وأنزلنا معهم الكتاب والميزان ليقوم الناس بالقسط ، وأنزلنا الحديد فيه بأس شديد ومنافع للناس ، وليعلم الله من ينصره ورسله بالغيب ، إن الله قوى عزيز 🕻 ، فذكر تعالى أنه أنزل الكتاب والميزان ، وأنه أنزل الحديد لأجل القيام بالقسط ، وليعلم الله من ينصره ورسله ، ولهذا كان قوام الدين بكتاب يهدى وسيف ينصر ، وكني بربك هادياً ونصيراً . والكتاب والحديد وإن اشتركا في الإنزال فلا يمنع أن يكون أحدهما نزل من حيث لم ينزل الآخر ، حيث نزل الكِتاب من الله كما قال تعالى (أول الزمر ) : ﴿ تَنْزِيلِ الْكَتَابِ مِنَ اللَّهِ الْعَزِيزِ الْحَكَيمِ ﴾ وقال تعالى (أول هود ) : ﴿ كَتَابِ أَحَكُمْ آيًاته ثم فصلت من لدن حكيم خبير ﴾ وقال ( ٦ النمل ) : ﴿ وَإِنْكُ لِتَلْقَى القَرآنُ مَنْ لدن حكيم عليم ﴾ . والحديد أنزل من الجبال الى يخلق فيها . وكذلك وصف الصادقين في دعوى البر الذي هو جاع الدين في قوله ( ١٧٧ البقرة ) : ﴿ لِيسِ البر أَن تُولُوا ا وجوهكم قبل المشرق والمغرب ، ولكن البر من آمن بالله واليوم الآخر والملائكة والكتاب والنبيين – إلى قوله – أولئك الذين صدقوا ، وأولئك هم المتقون ﴾ . وأما المنافقون فوصفهم بالكذب في آيات متعددة كفوله ( ١٠ البقرة ) : ﴿ في قلوبهم مرض ، فزادهم الله مرضاً ولهم عذاب أليم بماكانوا يكذبون وقوله ( أول المنافقون ) : ﴿ إذا جاءك المنافقون قالوا نشهد إنك لرسول الله ، والله يعلم إنك لرسوله ، والله يشهد إن المنافقين لكاذبون ﴾ وقال ( ٧٧ التوبة ) : ﴿ فأعقبهم نفاقاً في قلوبهم إلى يوم يلقونه بما أخلفوا الله ما وعدوه ، وبماكانوا يكذبون ﴾ ونحو ذلك من القرآن كثير .

وهما ينبغي أن يعرف أن (الصدق والتصديق) يكون في الأقوال والأعمال ، كقول النبي صلى الله عليه وسلم في الحديث الصحيح «كتب على ابن آدم حظه من الزنا ، فهو مدرك ذلك لا محالة : فالعينان تزنيان وزناهما النظر ، والأذنان تزينان وزناهما السمع ، واليدان تزنيان وزناهما البطش ، والرجلان تزنيان وزناهما المشي ، والقلب السمع ، والفرج يصدق ذلك ويكذبه » ويقال : حملوا على العدو حملة يتمنى ويشتهي ، والفرج يصدق ذلك ويكذبه » ويقال : خلان صادق الحب والمودة صادقة إذا كان إرادتهم القتال ثابتة صادقة ، ويقال : فلان صادق الحب والمودة وشحو ذلك . ولهذا يراد بالصادق الصادق في إرادته وقصده وطلبه ، وهو الصادق في عمله ويريدون الصادق في خبره وكلامه . والمنافق ضد المؤمن الصادق ، وهو الذي يكون كاذباً في خبره أو كاذباً في عمله . كالمرائي في عمله . قال الله تعالى (١٤٣ النساء): إن المنافقين يخادعون الله وهو خادعهم ، وإذا قاموا إلى الصلاة قاموا كسالى يراءون الناس كم الآيتين .

وأما (الإخلاص) فهو حقيقة الإسلام ، إذ الإسلام هو الاستسلام لله لا لغيره كما قال تعالى ( ٢٩ الزمر ) : ﴿ ضرب الله مثلا رجلا فيه شركاء متشاكسون ، ورجلا سلما لرجل ، هل يستويان ؟ الآية . فن لم يستسلم له فقد استكبر ، ومن استسلم لله ولغيره فقد أشرك ، وكل من الكبر والشرك ضد الإسلام ، والإسلام ضد الشرك والكبر . وذلك في القرآن كثير ، ولهذا كان الإسلام شهادة أن لا إله إلا الله ، وهي متضمنة عبادة الله وحده و ترك عبادة ما سواه ، وهو الإسلام العام الذي لا يقبل الله من أحد من الأولين والآخرين ديناً سواه ، كما قال تعالى ( ٨٥ آل عمران ) : ﴿ شهد الله أنه لا إله إلا هو والملائكة وأولو العلم قائماً بالقسط ( ١٨ آل عمران ) : ﴿ شهد الله أنه لا إله إلا هو والملائكة وأولو العلم قائماً بالقسط لا إله إلا هو العزيز الحكيم ، إن الدين عند الله الإسلام ) وهذا الذي ذكرنا مما يبين

ن أصل الدين فى الحقيقة هو الأمور الباطنة من العلوم والأعمال ، وأن الأعمال الظاهرة لا تنفع بدونها ، كما قال الذي صلى الله عليه وسلم فى الحديث الذى رواه أحمد فى مسنده « الإسلام علانية ، والإيمان فى القلب » ولهذا قال الذي صلى الله عليه وسلم « الحلال بين والحرام بين ، وبين ذلك أمور مشتبهات لا يعلمهن كثير من الناس ، فمن اتتى الشبهات استبرأ لعرضه ودينه ، ومن وقع فى الشبهات وقع فى الحرام ، كالراعى يرعى حول الحمى يوشك أن يقع فيه . ألا وإن لكل ملك حمى ، ألا وإن كالراعى يرعى حول الحمى يوشك أن يقع فيه . ألا وإن لكل ملك حمى ، ألا وإن فى الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله وإذا فسدت ضعد لها سائر الجسد ، وهى القلب » وعن أبى هريرة قال « القلب ملك والأعضاء جنوده . فإذا طاب الملك طابت جنوده ، وإذا خبث خبثت جنوده » .

#### فصل

وهذه الأعمال الباطنة ــ كمحبة الله والإخلاص له والتوكل عليه والرضا عنه ونحو ذلك –كلها مأمور بها في حق الخاصة والعامة ، لا يكون تركها محموداً في حال واحد وإن ارتتى مقامه . وأما الحزن فلم يأمر الله به ولا رسوله ، بل قد نهى عنه في مواضع وإن تعلق أمر الدين به كقوله تعالى ( ١٣٩ آل عِمران ) : ﴿ وَلا تَهْنُوا وَلا تَحْزُنُوا وَأَنَّمُ الأعلون إن كنتم مؤمنين ﴾ وقوله ( ١٢٧ النحل ) : ﴿ وَلا تَحْزُنَ عَلَيْهُمْ وَلَا تُكُ فَي ضَيْقًا عما يمكرون ﴾ وقوله ( ٤٠ التوبة ) : ﴿ إِذْ يقول لصاحبه لا تحزن إن الله معنا ﴾ وقوله ( ٦٥ يونس ) ، ﴿ وَلا يَحْزِنْكَ قُولُم ﴾ وقوله ( ٢٣ الحديد ) : ﴿ لَكِيلًا تَأْسُواعَلَى مَافَاتُكُم ولا تفرحوا بما آتاكم ﴾ وأمثال ذلكُ كثيرة . وذلك أنه لا يجلبُ منفعة ولا يدفع مضرةً ولا فائدة فيه ، ومالا فائدة فيه لا يأمر الله به . نعم لا يأثم صاحبه إذا لم يقترن بحزنه محرم كما يجزن على المصائب كما قال النبي صلى الله عليه وسلم « إن الله لا يؤاخذ على دمع العين ولا حزن القلب ، ولكن يؤاخذ على هذا ويرحم ــ وأشار بيده إلى لسانه » وقال « تدمع العين ويحزن القلب ولا نقول إلا ما يرضى الرب » ومنه قوله تعالى ﴿ ٨٤ يُوسُفُ ﴾ : ﴿ فَتُولَى عَنْهُمْ وَقَالَ يَا أَسْنَى عَلَى يُوسُفُ ، وَابْيَضْتَ عَيْنَاهُ مِنْ الْحَزْنَ فهو كظيم ﴾ . وقد يقترن بالحزن ما يثاب صاحبه عليه ويحمد عليه ويكون محموداً من تلك الجهة لا من جهة الحزن ، كالحزين على مصيبة في دينه وعلى مصائب المسلمين عموماً ، فهذا يثاب على ما في قلبه من حب الخير وبغض الشر وتوابع ذلك ، ولكن الحزن على ذلك إذا أفضى إلى ترك مأمور من الصبر والجهاد وجلب منفعة ودفع مضرة

منهى عنها ، وإلاكان حسب صاحبه رفع الإثم عنه من جهة الحزن ، وأما إن أفضى. إلى ضعف القلب واشتغاله به عن فعل ما أمر الله ورسوله به كان مذموماً عليه من تلك الجهة ، وإن كان محموداً من جهة أخرى . وأما المحبة لله والتوكل والإخلاص له ونحو ذلك فهذه كلها خير محض ، وهى حسنة محبوبة فى حق كل النبيين والصديقين والشهداء والصالحين . ومن قال إن هذه المقامات تكون للعامة دون الخاصة فقد غلط فى ذلك إن أراد خروج الحاصة عنها ، فإن هذه لا يخرج عنها مؤمن قط ، وإنما يخرج عنها كافر ومنافق .

وقد تكلم بعضهم بكلام بيُّنا غلطه فيه وأنه تقصير في تحقيق هذه المقامات من مدة » وليس هذا موضعه ، ولكن هذه المقامات ينقسم الناس فيها إلى خصوص وعموم ، فللخاصة خاصها والعامة عامها . مثال ذلك أن هؤلاء قالوا : إن التوكل مناضلة عن النفس في طلب القوت ، والحاص لا يناضل عن نفسه . وقالوا : المتوكل يطاب بتوكله أمراً من الأمور ، والعارف يشهد الأمور بفروغه منها فلا يطلب شيئاً . فيقال : أما الأول فإن التوكل أعم من التوكل فى مصالح الدنيا ، فإن المتوكل يتوكل على الله في صلاح قلبه ودينه وحُفظ لسانه وإرادته ، وهذا أهم الأمور إليه ، ولهذا يناجي ربه في كل صلاة بقوله ﴿ إياكِ نعبد وإياك نستعين ﴾ كما في ٰقوله (١٢٣ هود ) ﴿ فاعبده وتوكل عليه ﴾ وقوله ( ٨٨ هود و ١٠ الشورى ) : ﴿ عليه توكلت وإليه أنيب ﴾ فهو قد جمع بين العبادة والتوكل في عدة مواضع ، لأن هذين يجمعان الدين كله ، ولهذا قال من قال من السلف : إن الله جمع الكتب المنزلة في القرآن ، وجمع علم القرآن في المفصل ، وجمع علم المفصل في فاتحة الكتاب ، وجمع علم فاتحة الكتاب في قوله ﴿ إِياكُ نعبد وإياكُ نستعين ﴾ ، وهاتان الكلمتان الجامعتان اللتان لارب والعبد كما في الحديث الصحيح الذي في صحيح مسلم عن أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال « يقول الله سبحانه : قسمت الصلاة بيني وبين عبدي نصفين ، نصفها لي ونصفها لعبدى ، ولعبدى ما سأل ، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : يقول العبد : الحمد لله رب العالمين ، يقول الله : حمدني عبدى . يقول العبد : الرحمن الرحيم ، يقول الله : أثني على عبدى . يقول العبد مالك يوم الدين ، يقول الله : مجدنى عبدى . يقول العبد : إياك نعبد وإياك نستعين ، يقول الله : فهذه الآية بيني وبين عبدى ، ولعبدى ما سأل . يقول العبد : اهدنا الصراط المستقيم ، صراط الذين انعمت عليهم. غير المغضوب عايهم ولا الضالين ، يقول الله : فهؤلاء لعبدى ولعبدى ما سأل »

فالرب سبحانه له نصف الثناء والحبر والعبد له نصف الدعاء والطلب ، وهاتان جامعتان ما للرب سبحانه وما للعبد ، فإياك نعبد للرب وإياك نستعين للعبد . وفي الصحيحين عن معاذ رضي الله عنه قال «كنت رديفاً للنبي صلى الله عليه وسلم على حار فقال : يا معاذ ، أتدرى ما حق الله على العباد ؟ قلت الله ورسوله أعلم . قال : حق الله على العباد أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئاً ، وحق العباد على الله أن لا يعذب من لا يشرك به » والتبادة هي الغاية التي خلق الله لها العباد من جهة أمر الله ومحبته ورضاه كما قال تعالى ( ٥٦ الذاريات ) : ﴿ وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون ﴾ ، وبها أرسل الرسل. وأنزل الكتب ، وهي اسم يجمع كمال الذل ونهايته وكمال الحب لله ونهايته ، فالحب الحلي عن ذل والذل الحلي عن حب لا يكون عبادة ، وإنما العبادة ما يجمع كمال الأمرين، ولهذا كانت العبادة لا تصلح إلا لله ، وهي وإن كانت منفعتها للعبد والله غني عنها فهي له من جهة محبته لها ورضاه بها ، ولهذا كان الله أشد فرحاً بتوبة العبد من الفاقد ار احلته عليها طعامه وشر ابه في أرض دوية مهاكة إذا نام آيساً منها ثم استيقظ فوجدها ، فالله أشد فرحاً بتوبة عبده من هذا براحلته . وهذا يتعلق به أمور جليلة قد بسطناها وشرحناها فى غير هذا الموضع. والتوكل والاستعانة للعبد لأنه هو الوسيلة والطريق الذى. ينال به مقصوده ومطلوبه من العبادة ، فالاستعانة كالدعاء والمسألة. وقد روى الطبراني. في كتاب الدعاء عن النبي صلى الله عليه وسلم قال « يقول الله : يا ابن آدم إنما هي أربع واحدة لى ، وواحدة لك وواحدة بيني وبينك ، وواحدة بينك وبين خلتي . فأما التي لى فتعبدنى لا تشرك بى شيئاً ، وأما التي هيلك فعملك أجازيك به أحوج ما تكون إليه ، وأما التي بيني وبينك فمنك الدعاء وعلى الإجابة ، وأما التي بينك وبين خلقي فأت للناس. ما تحب أن يأتوا إليك » ، وكون هذا لله وهذا للعبد هو اعتبار تعلق المحبة والرضاء ابتداء ، فإن العبد ابتداء يحب ويريد ما يراه ملائماً له ، والله تعالى يحب ويرضى ما هو الغاية المقصودة في رضاه ، وحبه الوسيلة تبعاً لذلك ، وإلا فكل مأمور به فمنفعته عائدة على العبد وكل ذلك يحبه الله ويرضاه . وعلى هذا فالذى ظن أن التوكل من المقامات العامة ظن أن التوكل لا يطلب به إلا حظوظ الدنيا ، وهو غلط ، بل التوكل في الأمور الدينية أعظم . وأيضاً التوكل في الأمور الدينية التي لا تتم الواجبات والمستحبات إلا بها ، والزاهد فيها زاهد فيها يحبه الله ويأمر به ويرضاه ، والزهد المشروع هو ترك الرغبة فيما لا ينفع فى الدار الآخرة ، وهو فضول المباح التى لا يستعان بها على طاعة الله ، كما أن الورع المشروع هو ترك ما قد يضر في الدار الآخرة وهو تركِ المحرمات والشبهات التي لا يستلزم تركها ترك ما فعله أرجح منها كالواجبات ، فأما ما ينفع في الدار الآخرة بنفسه أو على ما ينفع في الدار الآخرة فالزهد فيه ليس من الدين بل صاحبه داخل في قوله تعالى ( ١٨٧ المائدة ) : ﴿ يَا أَيّهَا الذّين آمنوا لا تحرموا طيبات ما أحل الله لكم ، ولا تعتدوا إن الله لا يحب المعتدين ﴾ كما أن الاشتغال بفضول المباحات هو ضد الزهد المشروع ، فإن اشتغل بها عن واجب أو بفعل محرم كان عاصياً ، وإلا كان منقوصاً عن درجة المقربين إلى درجة المقتصدين . وأيضاً فالتوكل هو محبوب لله مرضى مأمور به دائماً ، وماكان محبوباً لله مرضياً مأموراً به دائماً لا يكون من فعل المقتصدين دون المقربين . فهذه ثلاثة أجوبة عن قولهم المتوكل لا يطلب حظوظه .

وأما قولهم الأمور قد فرغ منها ، فهذا نظير ما قاله بعضهم فى الدِّعاء أنه لا حاجة إليه ، لأن المطلوب إن كان مقدراً فلا حاجة إليه ، وإن لم يكن مقدراً لم ينفع . وهذا القول من أفسد الأقوال شرعاً وعقلا ، وكذلك قول من قال : التوكل والدعاء لا يجلب به منفعة ولا يدفع به مضرة ، وإنما هو عبادة محضة ، وإن حقيقة التوكل بمنزلة حقيقة التقويض المحض . وهذا وإن كان قاله طائفة من المشايخ فهو غلط أيضاً . وكذلك قول من قال: الدعاء إنما هو عبادة محضة . فهذه الأقوال وما أشبهها يجمعها أصل واحد ، وهو أن هؤلاء ظنوا أن كون الأمور مقدرة مقضية يمنع أن يتوقف على أسباب مقدرة أيضاً تكون من العبد ، ولم يعلموا أن الله سبحانه يقدر الأمور ويقضيها بالأسباب التي جعلها معلقة بها من أفعال العباد وغير أفعالهم ، ولهذاكان طور قولهم يوجب تعطيل الأعمال بالكلية ، وقد سئل النبي صلى الله عليه وسلم عن هذا مرات، فأجاب عنه ، كما أخرجاه في الصحيحين عن عمران بن حصين قال « قيل لرسول الله صلى الله عليه وسلم: أعلم أهل الجنة من أهلَ النار؟ قال: نعم. قالوا: فَفيم العمل؟ قال : كل ميسر لما خاق له » وفي الصحيحين عن على بن أبى طالب قال «كنا في جنازة **غ**يها رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فجلس ومعه مخصرة ، فجعل ينكت بالمخصرة في الأرض ، ثم رفع رأسه وقال : ما من نفس منفوسة إلا وقد كتب مكانها من النار أو الجنة ، إلا وقد كتبت شقية أو سعيدة . قال فقال رجل من القوم : يا نبى الله أفلا نمكث على كتابنا وندع العمل ؟ فمن كان من أهل السعادة ليكونن إلى السعادة ، ومن كان من أهل الشقاوة ليكونن إلى الشقاوة ، قال : اعملوا ، فكل ميسر لما خلق له : أما أهل السعادة فييسرون للسعادة ، وأما أهل الشقاوة فييسرون للشقاوة . ثم قال شي الله صلى الله عليه وسلم ( ٥ الليل ) : ﴿ فَأَمَا مِنْ أَعْطَى وَاتَّقَى وَصَدَقَ بِالْحَسْنَى

فسنيسره لليسرى ، وأما من بخل واستغنى وكذب بالحسنى فسنيسره للعسرى ) أخرجه الجاعة فى الصحاح والسنن والمسانيد . وروى الترهذى « أن النبى صلى الله عليه وسلم سئل فقيل : يا رسول الله أرأيت أدوية نتداوى بها ، ورقى نسترقى بها ، وتقى نتقيها ، أترد من قدر الله شيئاً ؟ فقال : هى من قدر الله » ، وقد جاء هذا المعنى عن النبى صلى الله عليه وسلم أن تقدم العلم والكتاب بالسعيد والشقى لا ينافى أن تكون سعادة هذا بالأعمال الصالحة وشقاوة هذا بالأعمال السيئة ، فإنه سبحانه يعلم الأمور على ما هى عليه ، وكذلك يكتبها ، فهو يعلم أن السعيد يسعد بالأعمال الصالحة ، والشقى يشقى بالأعمال السيئة ، فمن كان سعيداً ييسر الشقاوة ، كلاهما ميسر لما خلق له ، وهو ما يصير إليه من مشيئة الله العامة الكونية التي ذكرها الله سبحانه فى كتابه فى قوله تعالى ( ١٩٨ هود ) : ( ولا يزالون مختلفين الي من رحم ربك ، واذلك خلقهم )

وأما ما خلقوا له من محبة الله ورضاه وهو إرادته الدينية وأمره بموجباتها فذلك مذكور في قوله (٥٦ الذاريات): ﴿ وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون ﴾ والله سبحانه قد بين في كتابه في كل واحدة من الكلمات والأمر والإرادة والإذن والكتاب والحكم والقضاء والتحريم ونحو ذلك مما هو ديني موافقته لمحبة الله ورضاه وأمره الشرعي ، وما هو كوني موافقته لمشيئته الكونية . مثال ذلك أنه قال في الأمر الديني (٥٩ النحل): ﴿ إِنَّ الله يأمر بالعدل والإحسان وإيتاء ذي القربي ﴾ وقال تعالى (٥٨ النساء ): ﴿ إِنَّ الله يأمر كم أن تؤدوا الأمانات إلى أهلها ﴾ ونحوذلك . وقال في الكوني، النساء ): ﴿ إِنَّمَا أَمْره إِذَا أَراد شيئاً أَن يقول له كن فيكون ﴾ وكذلك قوله على أحد الأقوال في هذه الآية . وقال في الإرادة الدينية (١٨٥ البقرة ) : ﴿ يريد الله يجم اليسر ولا يريد بكم العسر ﴾ ، (٢٦ النساء ) : ﴿ يريد الله ليجعل على من حرج ولكن يريد ليطهركم ﴾ . وقال في الإرادات الكونية (٣٥٠ البقرة ) : ﴿ فن يرد الله عليكم من حرج ولكن يريد ليقيعل ما يريد إي وقال (١٢٥ الأنعام ) : ﴿ فن يرد الله أن يهديه يشرح صدره للإسلام ، ومن يرد أن يضله يجعل صدره ضيقاً حرجاً كأنما يصعد في الساء ﴾ ، وقال نوح عليه السلام (٣٤ هود ) : ﴿ ولا ينفعكم نصحي إن يصعد في الساء ﴾ ، وقال نوح عليه السلام (٣٤ هود ) : ﴿ ولا ينفعكم نصحي إن يصعد في الساء ﴾ ، وقال نوح عليه السلام (٣٤ هود ) : ﴿ ولا ينفعكم نصحي إن

أردت أن أنصح لكم إن كان الله يريد أن يغويكم ﴾ ، وقال ( ٨٢ يس ) : ﴿ إنما أمره إذا أراد شيئاً أن يقول له كن فيكون ﴾ ، وقال في الإذن الديني ( ٥ الحشر ) : ﴿ مَا قَطُّءُ مَمْ من لِينة أو تركتموها قائمة على أصولها فبإذن الله ﴾ ، وقال فىالكونى( ١٠٢ البقرة ) : ﴿ وَمَا هُمْ بَضَارِينَ بِهِ مِنْ أَحِدُ إِلَّا بَإِذِنَ اللَّهِ ﴾ ، وقال في القضاء الديني ( ٢٣ الإسراء ) : ﴿ وقضى ربك ألا تعبدوا إلا إياه ﴾ أىأمر ، وقال في الكوني ( ١٢ فصلت) : ﴿ فقضاهن سبع سماوات في يومين ﴾ ، وقال في الحكم الديني ( أول المائدة ) : ﴿ أَحَلَّتَ لَكُمْ بهيمة الأنعام إلا ما يتلى عليكم غير محلى الصيد وأنتم حرم ، إن الله يحكم ما يريد ﴾ وقال (١٠ الممتحنة) : ﴿ ذَلَكُمْ حَكُمْ اللَّهُ يُحَكُّمْ بِينَكُمْ ﴾ ، وقال في الكونى (٨٠ يوسف) عن ابن يعقوب : ﴿ فَلَنَ أَبْرِحُ الْأَرْضُ حَتَّى لِمَاذَنَ لَى أَبِى أَوْ يُحَكِّمُ اللَّهُ لَى ، وهو خير الحاكمين ﴾ ، وقال ( ١١٢ الأنبياء ) : ﴿ قال رب احكم بالحق ، وربنا الرحمن المستعان على ما تصفون ﴾ ، وقال في التحريم الديني ( ٣ المائدة ) : ﴿ حرمت عليكم الميتة والدمُّ ولحم الخنزيرُ ﴾ ، ( ٢٣ النساء ُ) : ﴿ حرمت عليكم أمهاُتكم وبناتكم ﴾ الآية ، وقال في التحريم الكونى ( ٢٦ المائدة ) : ﴿ فَإِنَّهَا مُحْرِمَةٌ عَلَيْهُمْ أَرْبَعَيْنُ سَنَة يتيهُون هى الأرض ﴾ . وقال فى الكلمات الدينية ( ١٢٤ البقرة ) : ﴿ وَإِذَ ابْتُلِّي إِبْرَاهِيمُ رَبِّهُ بكلمات فأتمهن ﴾ ، وقال في الكونية ( ١٣٧ الأعراف) : ﴿ وتمت كلمة ربك الحسني على بني إسرائيلُ بما صبروا ﴾ . ومنه قوله صلى الله عليه وسلَّم المستفيض عنه من وجوه رَقَى الصحاح والسنن والمسانيد أنه كان يقول « أعوذ بكلمات الله التامات التي لا يجاوز هن بهر ولا فاجر » . ومن المعلوم أن هذا هو الكونى الذي لا يخرج منه شيء عن مشيئته وتكوينه ، وأما الكلمات الدينية فقد خالفها الكفار بمعصيته .

والمقصود هنا أنه صلى الله عليه وسلم بين أن العواقب التى خلق لها الناس سعادة وشقاوة ييسرون لها بالأعمال التى يصيرون بها إلى ذلك ، كما أن سائر المخلوقات كذلك ، فهو سبحانه خلق الولد وسائر الحيوان فى الأرحام بما يقدره من اجتماع الأبوين على النكاح واجتماع الماءين فى الرحم ، فلو قال الإنسان : أنا أتوكل ولا أطأ زوجتى ، فإن كان قد قضى لى بولد وإلا لم يوجد ولا حاجة إلى وطء ، كان أحمق ، بحلاف ما إذا وطئ وعزل الماء فإن عزل الماء لا يمنع انعقاد الولد إذا شاء الله ، إذ قد يحرج بغير اختياره ، وقد ثبت فى الصحيح عن أبى سعيد الحدرى قال « خرجنا مع رسول بغير اختياره ، وقد ثبت فى الصحيح عن أبى سعيد الحدرى قال « خرجنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم فى غزوة بنى المصطلق ، فأصبنا سرايا من العرب ، فاشتهينا الغرب ، فاشتهينا عن ذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم الله عليه الهرب ، فاشتهينا عن ذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم الله عليه وله الله والله والله الله والله والل

هَمَال : ما عليكم ألا ثفعلوا ، فإن الله قدكتب ما هو خالق إلى يوم القيامة » وفي صحيح مسلم عن جابر « إن رجلاً أتى النبي صلى الله عليه وسلم فقال : إن لي جارية هي خادمتنا وسانيتنا في النخل ، وأنا أطوف عليها وأكره أن تحمل ، فقال : أعزل عنها إن شئت ، هْإِنه سيأتيها ما قدر لها » وهذا مع أن الله سبحانه قادر على ما قد فعله من خلق الإنسان من غير أبوين كما خلق آدم ، ومن خلقه من أب فقط كما خلق حواء من ضلع آدم القصير ، ومن خلقه من أم فقط كما خلق المسيح بن مريم عليه السلام ، لكن خلق ذلك بأسباب أخرى غير معتادة . وهذا الموضع وإن كان إنما يجحده الزنادقة المعطلون للشرائع فقد وقع في كثير من (١) ، وكثير من المشايخ المعظمين يسترسل أحدهم مع القدر غير محقق لما أمر به ونهى عنه ، ويجعل ذلك من باب التفويض والتوكل ويجرى مع الحقيقة القدرية ، ويحسب أن قول القائل : ينبغى للعبد أن يكون مع الله كالميت بين يدى الناس يتضمن ترك العمل بالأمر والنهي حتى يترك ما أمر به ويفعل ما نهي عنه، وحتى يضعف عنده النور والفرقان والذى يفرق به بين ما أمر الله به وأحبه وأرضاه وبین ما نهی عنه وأبغضه وسخطه ، فیسوی بین ما فرق الله بینه ، قال تعالی ( ۲۱ الجاثية ) : ﴿ أَم حسب الذين اجتر حوا السيئات أن نجعلهم كالذين آمنوا وعموا الصالحات سواء محياهم وتماثهم ؟ ساء ما يحكمون ﴾ وقال تعالى ( ٣٥ القلم ) : ﴿ أَفْنَجُعُلُ الْمُسْلَمِينَ كالمجرمين ؟ مَا لَكُمْ كَيْفَ تَحَكَّمُونَ ﴾ ؟ وقال تِعالى ( ٢٨ ص ) : ﴿ أَمْ نَجِعُلُ الَّذِينَ آمَنُوا وعملوا الصالحات لكالمفسَّدين في الأرض ، أم نجعل المتقين كالفجار ﴾ ؟ وقال تعالى ﴿ ٩ الزُّمْرَ ﴾ : ﴿ قُلُ هُلُ يَسْتُوى الذِّينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ ؟ وقال تعالى ﴿ ١٩ فاطر ﴾ : ﴿ وَمَا يُسْتُونَ الْأَعْمَى وَالْبَصِيرِ وَلَا الظَّلَاتِ وَلَا النَّورِ وَلَا الظُّلُّ وَلَا الحرورِ ، وما يستوَى الأحياء ولا الأموات ، إن الله يسمع من يشاء ، وما أنت بمسمع من في القبور ﴾ وأمثال ذلك ، حَتَى يفضى الأمر بغلاتهم إلى عدم التمييز بين الأمر بالمأمور النبوى الإلهي الفرقائي الشرعي الذي دل عليه الكتاب والسنة ، وبين ما يكون في الوجوه من الأحوال التي تجرى على أيدى الكفار والفجار ، فيشهدون وجه الجمع من جهة الجمع بقضاء الله وقدره وربوبيته وإرادته العامة وأنه داخل في ملكه ، ولا يشهدون وجه الفرق الذي فرق الله به بين أوليائه وأعدائه والأبرار والفجار والمؤمنين والكافرين وأهل الطاعة الذين أطاعوا أمره الديني وأهل المعصية الذين عصوا هذا الأمر ،

<sup>(</sup>١) كذا النسخة .

ويشهدون في ذلك بكلمات مجملة نقلت عن بعض الأشياخ ، أو ببعض غلطات بعضهم . وهذا أصل عظيم من أعظم ما يجب الاعتناء به على أهل طريق الله السالكين سبيل إرادة الدين يريدُون وجهه ، فإنه قد دخل بسبب إهمال ذلك على طوائف منهم من الكفر والفسوق والعصيان ما لا يعلمه إلا الله ، حتى يصيروا معاونين على البغي والعدوان. للمسلطين في الأرض من أهل الظلم والعلو ، الذين يتوجهون بقلوبهم في معاونة من يهوونه من أهل العلو فى الأرض والفساد ظانين أنهم إذا كانت لهم أحوال أثروا بها في ذلك من أولياء الله ، فإن القلوب لها من التأثير أعظم مما اللأبدان ، لكن إن كانت صالحة كان تأثير ها صالحاً وإن كانت فاسدة كان تأثير ها فاسداً ، فالأحوال يكون تأثير ها محبوباً لله تارة ومكروهاً لله أخرى ، وقد تكلم الفقهاء على وجوب القود على من يقتل بغيره في الباطن حيث يجب القود في ذلك ، ويستشهدون ببواطنهم وقلوبهم الأمر الكونى ، ويعلون مجرد خرق العادة لأحدهم بكشف لهم أو بتأثير يوافق إرادته هو كرامة من الله له ، ولا يعلمون أنه في الحقيقة إهانة ، وأن الكرامة لزوم الاستقامة ، وأن الله لم يكرم عبده بكرامة أعظم من موافقته فيما يحبه ويرضاه ، وهو طاعته وطاعة رسوله وموالاة أوليائه ومعاداة أعدائه ، وهؤلاء هم أولياء الله الذين قال الله فيهم ( ٦٢ يونس ) : ﴿ أَلَا إِنْ أُولِياءَ الله لا خوف عليهُم ولا هم يحزنون ﴾ فإن كانوا موافقين له فيما أوجبه عليهم فهم من المقتصدين ، وإن كانوا موافقين فيما أوجبه وأحبه فهم من المقربين ، مع أن كل واجب محبوب وليس كل محبوب واجباً . وأما ما يبتلي الله به عبده من الشر بخرق العادة أو بغير ها أو بالضراء فليس ذلك الأجل كرامة العبد على ربه ولا هوانه عليه ، بل قد يسعد بها أقوام إذا أطاعوه فى ذلك ، وقد يشتى بها قوم إذا عصوه فى ذلك . قال الله تعالى ( ١٥ الفجر ) : ﴿ فأما الإنسان إذا ما ابتلاه ربه فأكرمه ونعمه فيقول ربى أكرمن ، وأما إذا ما ابتلاه فقدر عليه رزقه فيقول ربى أهانن ، كلا 🕽

ولهذا كان الناس فى هذه الأمور على ثلاثة أقسام: قسم ترتفع درجاتهم بخرق العادة إذا استعملوها فى الطاعة . وقوم يتعرضون بها لعذاب الله إذا استعملوها فى معصية الله كبلعام وغيره . وقوم تكون فى حقهم بمنزلة المباحات . والقسم الأول هم المؤمنون حقاً المتبعون لنبيهم سيد ولد آدم اللذى إنما كانت خوارقه لحجةيقيم بها دين الله ، أو لحاجة يستعين بها هلى طاعة الله.

ولكثرة الغلط في هذا الأصل نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الاسترسال

مع القدر بدون الحرص على فعل المأمور الذي ينفع العبد ، فروى مسلم في صحيحه عن ألى هريرة فال « قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : المؤمن القوى خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف ، وفي كل خير . احرص على ما ينفعك ، واستعن بالله ولا تعجزن ، وإن أصابك شيء فلا تقل : لو أنى فعلت كذا وكذا ، ولكن قل : قدر الله ، وما شاء فعل ، فإن ( لو ) تفتح عمل الشيطان » وفي سنن أبي داود « أن رجلين اختصما إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقضي على أحدهما ، فقال المقضى عليه : حسبي الله ونعم الوكيل . فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : إن الله يلوم على العجز ، ولكن عليك بالكيس ، فإذا غلبك أمر فقل حسبي الله ونعم الوكيل » فأمر النبي صلى الله عليه وسلم المؤمن أن يحرص على ما ينفعه وأن يستعين بالله ، وهذا مطابق لةوله ﴿ إِياك نعبد وإياك نستعين ﴾ وقوله ( ١٢٣ هود ) : ﴿ فاعبده وتوكل عليه ﴾ فإن الحرَّص على ما ينفع العبد هو طاعة الله وعبادته ، إذ النافع أه هو طاعة الله ، ولا شيء أنفع له من ذلك ، وكل هَا يُسْتَعَانَ بِهُ عَلَى الطَّاعَةُ فَهُو طَاعَةً وَإِنْ كَانَ مِنْ جَنْسُ الْمُبَاحِ ، قَالَ النبي صلى الله عليه وسلم في الحديث الصحيح لسعد « إنك لن تنفق نفقة تبتغي بها وجه الله إلا از ددت بها درجة ورفعة ، حتى اللقمة تضعها في في امرأتك» فأخبر النبي صلى الله عليه وسلم أن الله يلوم على العجز الذي هو ضد الكيس ، وهو التفريط فيا يؤمر بفعله ، فإن ذلك ينافي القدوة المقارنة للفعل ، وإن كان لا ينافي القدرة المقدمة التي هي مناط الأمر والنهي ، فإن الاستطاعة التي توجب الفعل وتكون مقارنة له لا تصلح إلا لمقدورها كما ذكرها في قوله ( ٢٠ هود ) : ﴿ مَا كَانُوا يَسْتَطَيَّعُونَ السَّمَعِ ﴾ وقُولُه ( ١٠١ الكهف ) : ﴿ وَكَانُوا لَا يُستَطْيِعُونَ سَمِعاً ﴾ وأما الاستطاعة التي يتعلق بها الأمر والنهي فتلك قد يَقْتَرَنَ بِهَا الفعل وقد لا يقترنُّ ، كما في قوله ( ٩٧ آل عمران ) : ﴿ ولله على الناس حج البيت من استطاع إليه سبيلاً ﴾ ، وقوله صلى الله عليه وسلم لعمر أن « صل قائماً ، فإن لم تستطع فقاعداً ، فإن لم تستطع فعلى جنبك » .

فهذا الموضع قد انقسم الناس فيه على أربعة أقسام:

قوم ينظرون إلى جانب الأمر والنهى والعبادة والطاعة ، شاهدين لأاوهيته سبحانه الذى أمروا أن يعبدوه ، ولا ينظروا إلى جانب القضاء والقدر والتوكل والاستعانة . وهو حال كثير من المتفقهة المتعبده ، فهم مع حسن قصدهم وتعظيمهم لحرمات الله وشعائره يغلب عليهم الضعف والعجز والخذلان ، والاستعانة بالله والتوكل عليه واللجاء إليه والدعاء له هى التى تقوى العبد وتيسر عليه الأمور ، ولهذا قال بعض

السلف: من سره أن يكون أقوى الناس فليتوكل على الله. وفي الصحيحين عن عبد الله بن عمرو « أن رسول الله صلى الله عليه وسلم صفته في التوراة : إنا أرسلناك شاهداً ومبشراً ونذيراً ، وحرزاً للأميين . أنت عبدى ورسولى ، سميتك المتوكل ، ليس بفظ ولا غليظ ولا صحاب في الأسواق ، ولا يجزى بانسيئة السيئة ، ولكن يجزى بالسيئة الحسنة ويغفر ، ولن أقبضه حتى أقيم به الملة العوجاء ، فأفتح بك أعيناً عمياً وآذاناً صلى وقلوباً غلفاً بأن يقواوا : لا إله إلا الله ، ولهذا روى أن حملة العرش إنما أطاقوا حمل العرش بقولم : لا حول ولا قوة إلا بالله . وفي الصحيحين عن النبي صلى الله عليه وسلم «أنها كنز من كنوز الجنة » قال تعالى (٣ الطلاق) : ﴿ ومن يتوكل على الله فهو حسبه ﴾ وقال تعالى (٣ الطلاق ) : ﴿ ومن يتوكل على الله لكم فاخشوهم ، فزادهم إيماناً وقالوا حسبنا الله ونعم الوكيل — إلى قوله ﴿ وقالوا لكم فاخشوهم ، فزادهم إيماناً وقالوا حسبنا الله ونعم الوكيل — إلى قوله ﴿ وقالوا حسبنا الله وبعم الوكيل ) : قالها إبراهيم الحليل حين ألتي في النار ، وقالها محمد حين على الناس إن الناس قد جمعوا لكم .

وقسم ثان يشهدون ربوبية الحق وافتقارهم إليه ، ويستعينون بها على أهوائهم وأذواقهم ، غير ناظرين إلى حقيقة أمره ونهيه ، ورضاه وغضبه ومحبته . وهذا حال كثير من المتفقرة والمتصوفة . ولهذا كثيراً ما يعملون على الأحوال التى يتصرفون بها في الوجود ، لا يقصدون ما يرضى الرب ويجبه . وكثيراً ما يغلطون فيظنون أن معصيته هي مرضاته فيعودون إلى تعطيل الأمر والنهى ، ويسمون هذا حقيقة ، ويظنون أن هذه الحقيقة الأمرية الدينية هي التي تحوى مرضاة الرب ومحبته وأمره ونهيه ظاهراً واطناً . وهؤلاء كثيراً ما يسلبون أحوالهم ، وقد يعودون إلى نوع من المعاصى والفسوق ، بل كثير منهم يرتد عن الإسلام لأن العاقبة للتقوى ، ومن لم يقف عند أمر الله ونهيه فليس من المتقين ، فهم يقعون في بعض ما وقع المشركون فيه تارة من بدعة يظنونها شرعة ، وتارة في الاحتجاج بالقدر على الأمر ، والله تعالى لما ذكر ما ذم به المشركين في سورة الأنعام ذكر ما ابتدعوه في الدين وجعلوه شرعة كما قال تعالى ( ١٨ الأعراف ) : في سورة الأنعام ذكر ما ابتدعوه في الدين وجعلوه شرعة كما قال تعالى ( ١٨ الأعراف ) : وقد ذمهم على أن حرموا مالم يحرمه الله وأن شرعوا مالم يشرعه الله ، وذكر احتجاجهم وقد ذمهم على أن حرموا مالم يحرمه الله وأن شرعوا مالم يشرعه الله ، وذكر احتجاجهم بالقدر قوله ( ١٨٨ الأنعام ) : ولو شاء الله ما أشركنا ولا آباؤنا ولا حرمنا من بالقدر قوله ( ١٤٨ الأنعام ) : ولو شاء الله ما أشركنا ولا آباؤنا ولا حرمنا من ونظيرها في النحل ويس والزخرف ، وهؤلاء يكون فيهم شبهة في هذا وهذا ،

وأما القسم الثالث ــ وهو من أعرض عن عبادة الله واستعانته به ــ فهؤلاء شر الأقسام .

والقسم الرابع هو القسم المحمود ، وهو حال الذين حققوا ﴿ إِياك نعبد وإياك نستعين ﴾ ، وقوله ( ١٢٣ هود ) : ﴿ فاعبده وتوكل عليه ﴾ ، فاستعانوا به على طاعته ، وشهدوا أنه إلههم الذي لا يجوز أن يعبدوا إلا إياه وطاعة رسوله ، وأنه ربهم الذي ليس لهم من دونه ولى ولا شفيع وأنه ( ٢ فاطر ) : ﴿ مَا يَفْتُحُ اللَّهُ لَلْنَاسُ مِنْ رحمة غلا ممسلك لها ، وما يمسك فلا مرسل له من بعده ﴾ ، (١٠٧ يونس ) : ﴿ وَإِنْ يمسك الله بضر فلا كاشف له إلا هو ، وإن بردك بخير فلا راد لفضَّله ﴾ ، (٣٨ الزمر ) : ﴿ قُلُ أَفُرَأَيْتُم مَا تَدْعُونَ مِنْ دُونَ الله ، إِنْ أَرَادُنِي الله بِضِر هُلُ هِنْ كَاشْفَات ضره ، أو أرادني برحمة هل هن ممسكات رحمته ﴾ ؟ ولهذا قال طائفة من العلماء : الالتفات إلى الأسباب شرك في التوحيد ، ومحو الأسباب أن تكون أسباباً نقص في العقل ، والإعراض عن الأسباب بالكلية قدح في الشرع ، وإنما التوكل المأمور به ما يجتمع فيه مقتضي التوحيد والعقل والشرع . فقد بين أن من ظن التوكل من مقامات عامة أهل الطريق فقد غلط غلطاً شديداً وإن كان من أعيان المشايخ كصاحب «علل المقامات» ، وهو من أجل المشايخ ، وأخذ ذلك عنه صاحب « محاسن المجالس » وأظهر ضعف حجته ، فمن قال ذلك ( قال ) : إن المطلوب به حظ العامة فقط ، وظنه أنه لا فائدة له في تحصيل المقصود ، وهذه حال من جعل الدعاء كذلك ، وذلك بمنزلة من جعل الأعمال المأمور بها كذلك ، كمن اشتغل بالتوكل عما يجب عليه من الأسباب التي هي عبادة الله وطاعة مأمور بها ، فإن غلط هذا من ترك الأسباب المأمور بها التي هي داخلة فى قوله ( ١٢٣ هود ) : ﴿ فاعبده وتوكل عليه ﴾ ، كغلط الأول فى ترك التوكل المأمور به الذي هو داخل في قوله ﴿ فاعبده وتوكل عايه ﴾ . لكن يقال : من كان توكله على الله ودعاؤه له هو في حصول مباحات فهو من العامة ، وإن كان في حصول مستحبات وواجبات ، فهو من الخاصة كما أن من دعاه وتوكل عليه في حصول محرمات فهو ظالم لنفسه ، ومن أعرض عن التوكل فهو عاص لله ورسوله بل خارج عن حقيقة الإيمانُ ، فكيف يكون هذا المقام للخاصة ؟ قال الله تعالى ( ٨٤ يونس / : ﴿ وَقَالَ مُوسَى يَا قَوْمَ إِنْ كُنُّم آمَنتُم بِاللَّهُ فَعَلَيْهُ تُوكُلُوا إِنْ كُنتُم مُسْلَمِينَ ﴾ وقال تعالى ( ١٦٠ آل عمران ) : ﴿ إِن ينصركم الله فلا غالب لكم ، وإن يخذلكم فمن ذا الذي ينصركم من بعده ﴾ ؟ وقال ( ١٢ إبراهيم ) : ﴿ وعلى الله فليتوكل المؤمنُون ﴾ ، وقال تعالى ( ٣٨ الزمر ) : ﴿ قُل أَفْرأَيْتُم مَا تَلْحُونَ مِن دُونَ اللهُ ، إِنْ أَرَادُنِي الله بَضْر هُل هُن كاشفات ضره ـــ إلى قوله ـــ قل حسبي الله ، عليه يتوكل المتوكلون ﴾ وقد ذكر الله هذه الكلمة (حسبي الله ) في جلب المنفعة تارة وفي دفع المضرة أخرى ، فالأولى قوله ( ٥٩ التوبة ) : ﴿ وَلُو أَنَّهُمْ رَضُوا مَا آتَاهُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَقَالُوا حَسَبُنَا اللَّهُ سَيُؤْتَيْنَا اللَّهُ من فضله ورسوله ﴾ الآية ، والثانية قوله ( ١٧٣ آل عمران ) : ﴿ الذين قال لهم الناس إن الناس قد جمعوا لكم فاخشوهم فزادهم إيماناً ، وقالوا حسبنا الله ونعم الوكيل ﴾ وفى قوله ( ٦٢ الأنفال ) : ﴿ وَإِنْ يَرَيُّدُوا أَنْ يَخْدَعُوكَ فَإِنْ حَسَبُكُ اللَّهُ ﴾ وقوله ( ٥٩ التوبة ) : ﴿ وَلُو أَنْهُمْ رَضُوا مَا آتَاهُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَقَالُوا حَسَبُنَا اللَّهُ سَيُؤْتَيْنَا اللَّهُ مَنْ فَضْلُهُ ورسوله ﴾ الآية يتضمن الأمر بالرضا والتوكل ، والرضا والتوكل يكتنفان المقدور ، فالتوكل قبل وقوعه والرضاء بعد وقوعه ، ولهذا كان النبي صلى الله عليه وسلم يقول في الصلاة « اللهم بعلمك الغيب ، وبقدرتك على الخلق ، أحيني ما علمت الحياة خيراً لى ، وتونني إذا كانت الوفاة خيراً لى . اللهم إنى أسألك خشيتك في الغيب والشهادة ، وأسألك كلمة الحق في الغضب والرضا ، وأسألك القصد في الفةر والغني ، وأسألك نعيما لا ينفد ، وأسألك قرة عين لا تنقطع . اللهم إنى أسألك الرضاء بعد القضاء ، وأسألك برَّد العيش بعد الموت ، وأسألك لذة النظر إلى وجهك والشرق إلى لقائك ، من غير ضراء مضرة ولا فتنة مضلة . اللهم زينا بزينة الإيمان ، واجعلنا هداة مهتدين » رواه أحمد والنسائى من حديث عمار بن ياسر . وأما ما يكون قبل القضاء فهو عزم على الرضا لا حقيقة للرضا ، ولهذا كان طائفة من المشايخ يعزمون على الرضا قبل وقوع البلاء ، فإذا وقع انفسحت عزائمهم ، كما يقع نحو ذلك في الصبر وغيره ، كما قال تعالى ( ١٤٣ آل عمران ) : ﴿ وَلَقَدْ كُنَّمْ تَمْنُونَ المُوتُ مِنْ قَبِلُ أَنْ تَلْقُوهُ ، فقد رأيتموه وأنتم ننظرون ﴾ وقال تعالى (٣ الصف ) : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَمْ تَقُولُونَ مالا تفعلون ، كبر مقتاً عند الله أن تقولوا مالا تفعلون ، إن الله يحب الذين يقاتلون في سبيله صفاً كأنهم بنيان مرصوص ﴾ نزلت هذه الآية لما قالوا: لو علمنا أي الأعمال أحب إلى الله لعملناه ، فأنزل الله آية الجهاد فكرهه من كرهه ، ولهذا كره للمرء أن يتعرض للبلاء بأن يوجب على نفسه ما لا يوجبه الشارع عليه بالعهد والنذر ونحو ذلك ، أو يطلب ولاية ، أو يقدم على بلد فيه طاعون ، كما ثبت في الصحيحين من غير وجه عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه نهى عن النذر وقال « إنه لا يأتى بخير ، وإنما يستحرج به من البخيل » ، وثبت عنه في الصحيحين أنه قال لعبد الرحمن بن سمرة

« لا تسأل الإمارة ، فإنك إن أعطيتها عن مسألة وكلت إليها ، وإن أعطيتها من غير مسألة أعنت عليها . وإذا حلفت على يمين فرأيت غير ها خيراً منها فأت الذى هو خير وكفر عن يمينك » ، وثبت عنه في الصحيحين أنه قال في الطاعون « إذا سمعتم به بأرض فلا تقدموا عليه ، وإذا وقع بأرض وأنتم بها فلا تخرجوا منها » ، وثبت في الصحيحين أنه قال « لا تتمنوا لقاء العدو ، واسألوا الله العافية . ولكن إذا لقيتموهم فاصبروا ، واعلموا أن الجنة تحت ظلال السيوف » وأمثال ذلك مما يقتضي أن الإنسان لا ينبغي له أن يسعى فيما يوجب عليه أشياء فيبخل بالوفاء ، كما يفعل كثير ممن يعاهد الله عهوداً على أمور ، وغالب هؤلاء يبتلون بنقض العهود .

وينبغي أن الإنسان إذا ابتلي فعليه أن يصبر ويثبت ولا يكل حتى يكون من الرجال. الموفين القائمين بالواجبات ، ولابد في جميع ذلك من « الصبر » . ولهذا كان الصبر واجباً باتفاق المسلمين على أداء الواجبات وترك المحظورات . ويدخل في ذلك الصبر على المصائب عن أن يخرج ، والصبر عن اتباع أهواء النفس فيما نهى الله عنه . وقد ذكر الله الصبر في كتابه في أكثر من تسعين موضعاً ، وقرنه بالصلاة في قوله ( ٤٥ البقرة ) : ﴿ واستعينوا بالصبر والصلاة ، وإنها لكبيرة إلا على الخاشعين ﴾ ، (١٥٣ البقرة ) : ﴿ استعينوا بالصبر والصلاة إن الله مع الصابرين ﴾ ، وقوله (١١٥ هود ) : ﴿ وَأَمِّمُ الصَّلَاةَ طَرَفَى النَّهَارِ وَزَلْفًا مَنَ اللِّيلِ ﴾ [لى قوله – واصبر فإن الله لا يضيع أَجَرَ الْحُسْنَينَ ﴾ ، ( ١٣٠ طه ) : ﴿ فَاصِبَرَ عَلَى مَا يَقُولُونَ ، وَسَبَّحَ بَحَمَّدُ رَبِّكُ قَبْلَ. طلوع الشمس وقبل غروبها ﴾ ، ( ٥٥ غافر ) : ﴿ فاصبر إن وعد الله حتى واستغفر لذنبك ﴾ الآية . وجعل الإمامة في الدين موروثة عن الصبر واليقين بقوله (٢٤ السجدة): ﴿ وجعلناهم أئمة يهدون بأمرنا لما صبروا ، وكانوا بآياتنا يوقنون ﴾ فإن الدين كله علم. بالحق وعمل به ، فالعمل به لابد فيه من الصبر ، بل وطلب علمه يحتاج إلى الصبر ، كما قال معاذ بن جبل : عليكم بالعلم فإن طلبه لله عبادة ، ومعرفته خشية ، والبحث عنه-جهاد ، وتعليمه لمن لا يعلمه صدَّقة ، ومذاكرته تسبيح . به يعرف الله ويعبد ، به يمجد ويوحد ، يرفع الله بالعلم أقواماً يجعلهم للناس قادة وأثمة يهتدون بهم وينتهون إلى رأيهم . فجعل البحث عن العلم من الجهاد ولابد في الجهاد من الصبر ، ولهذا قال تعالى ﴿ والعصر ، إن الإنسان لني خسر ، إلا الذين آمنوا وعملوا الصالحات وتواصوا بالحق وتواصوا بالصبر ﴾ وقال تعالى ( ٤٥ ص ) : ﴿ وَاذْكُرُ عَبَادُنَا إِبْرَاهُمْ وَإِسْمَاقَ. ويعقوب أولى الأيدى والأبصار ﴾ فالعلم النافع هو أصل الهدى ، والعمل بالحق هو الرشاد . وضد الأول هو الضلال ، وضد الثاني هو الغي ، والضلال العمل بغير علم ، والغي إتباع الهوى . قال تعالى ﴿ والنجم إذا هوى ما ضل صاحبكم وما غوى ﴾ فلا ينال الهدى إلا بالعلم ولا ينال الرشاد إلا بالصبر ؛ ولهذا قال على : ألا إن الصبر من الإيمان بمنزلة الرأس من الجسد ، فإذا انقطع الرأس بان الجسد ، ثم رفع صوته فقال : ألا لا إيمان لمن لا صبر له .

وأما « الرضا » فقد تنازع العلماء والمشايخ من أصحاب الإمام أحمد وغيرهم فى « الرضاء بالقضاء » هل هو وآجب أو مستحب ؟ على قولين . فعلى الأول يكون من أعمال المقتصدين ، وعلى الثانى يكون من أعمال المقربين . قال عمر بن عبد العزيز : الرضاء عزيز ، ولكنه معول المؤمن . وقد روى عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال لابن عباس « إن استطعت أن تعمل لله بالرضا مع البقين فافعل ، فإن لم تستطع هَإِن فِي الصَّبَّرِ عَلَى مَا تَكُرُهُ خَيْرًا كَثَيْرًا ۚ . وَلَهَذَا لَمْ يَجِّئُ فِي القَرَّآنَ إِلا مَدْح الراضين لا إيجاب ذلك ، وهذا في الرضا فيما يفعله الرب بعبده من المصائب كالمرض والفقر والزلزال كما قال تعالى ( ١٧٧ البقرة ) : ﴿ والصابرين في البأساء والضراء وحين البأس ﴾ وقال ( ٢١٤ البقرة ) : ﴿ أَم حسبتم أَن تَدْخُلُوا الْجِنَةُ وَلَمَّا يَأْتُكُم مثل الذِّين خلوا من قبلكم مستهم البأساء والضّراء وزازلوا ﴾ فالبأساء في الأموال ، والضراء في الأبدان ، والزلزال في القلوب ، وأما « الرضا بما أمر الله به » فأصله واجب ، وهو من الإيمان ، كما قال النبي صلى الله عليه وسلم في الحديث « ذاق طعم الإيمان من رضي بالله رباً ، وبالإسلام ديناً ، وبمحمد نبياً » . وهو من توابع المحبة كما سنذكره إن شاء الله تعالى . وقال ( ٦٥ النساء ) : ﴿ فلا وربك لا يؤمنون حتى يحكموك فيما شجر بينهم ، ثم لا يجدوا في أنفسهم حرجاً مما قضيت ، ويسلموا تسليما ﴾ ، وقال تعالى ( ◘٥ التوبة ) ﴿ وَلُو أَنَّهُمْ رَضُوا مَا آتَاهُمُ اللَّهُ وَرُسُولُهُ وَقَالُوا حَسَبْنَا اللَّهُ ﴾ الآية . وقال تعالى ( ٢٨ محمد ): ﴿ ذَلَكَ بِأَنَّهُمُ اتَّبَعُوا مَا أَسْخُطُ اللَّهُ وَكُرُ هُوا رَضُوانَهُ ، فَأَحْبُطُ أَعْمَالُمُ ﴾ وقال ( ٤٥ التوبة ): ﴿ وما منعهم أن تقبل منهم نفقاتهم إلا أنهم كفروا بالله وبرسوله ، ولا يأتون الصلاة إلا وهم كسال ، ولا ينفقون إلا وهم كارهون ﴾ . ومن النوع الأول ما رواه أحمد والترمذٰى وغيرهما عن سعد عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال « من سعادة ابن آدم · استخارته لله ، ورضاه بما قسم الله له ، ومن شقاوة ابن آدم ترك استخارته لله ، وسخطه بما يقسم الله له » . وأما الرضا بالمنهيات ــ من الكفر والفسوق والعصيان ــ فأكثر العلماء يقولون لا يشرع الرضا بها إذ هي كما لا تشرع محبتها ، فإن الله سبحانه

لا يرضاها ولا يحبها وإن كان قدرها وقضاها كما قال سبحانه ( ٢٠٥ البقرة ) : ﴿ وَاللَّهُ لا يحب الفساد ﴾ وقال تعالى (٧ الزمر) : ﴿ وَلا يُرضَى لَعْبَادُهُ الْكَفْرِ ﴾ بل يُسخطه كما قال تعالى ( ٢٨ محمد ): ﴿ ذلك بأنهم أتبعوا ما أسخط الله وكرهوا رضوانه ، فأحبط أعمالهم ﴾ . وقالت طائفة : ترضى من جهة كونها مضافة إلى الله خلقاً ، وتسخط من جهة كونها مضافة إلى العبد فعلا وكسباً . وهذا لآينافي الذي قبله ، بل هما يعودان إلى أصل واحد ، وهو سبحانه قدر الأشياء لحكمة ، فهي لاعتبار تلك الحكمة محبوبة مرضية ، وقد تكون في نفسها مكروهة ومسخوطة ، إذ الشيء الواحد يجتمع فيه وصفان : يحب من أحدهما ، ويكره من الآخر ، كما في الحديث الصحيح « ما ترددت عن شيء أنا فاعله ترددي عن قبض نفس عبدي المؤمن ، يكره الموت ,وأكره مساءته ، ولابد له منه » . وأما من قال بالرضا بالقضاء الذي هو وصف الله فعله لا بالمقضى الذى هو مفعوله فهو خروج منه عن مقصود الكلام ، فإن الكلام ليس باارضاء فيما يقوم بذات الرب تعالى من صفاته وأفعاله ، وإنما الكلام في الرضاء بمفعولاته . والكلام فيما يتعلق بهذا قد بيناه في غير هذا الموضع . و « الرضاء » وإن كان من أعمال القلوب فكماله هو الحمد ، حتى إن بعضهم فسر الحمد بالرضاء . ولهذا جاء في الكتاب والسنة حمد الله على كل حال ، وذلك يتضمن بمقضياته . وفى الحديث « أول من يدعى إلى الجنة الحهادون الذين يحمدون الله فى السراء والضراء » وروى عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه «كان إذا أتاه الأمر يسره قال : الحمد لله الذي ينعمته تتم الصالحات ، وإذا أتاه الأمر الذي يسوؤه قال : الحمد لله على كل حال » ، وفى مسند الإمام أحمد عن أبي موسى الأشعرى عن النبي صلى الله عليه وسلم قال « إذا قبض ولد العبد يقول الله لملائكته: أقبضتم ولد عبدى ؟ فيقولون : نعم . فيقول : أَفْبَضَتُم ثَمْرَة فَوَادَه ؟ فيقولون : نعم . فيقول : ماذا قال ؟ فيقولون : حمدك واسترجعك . ﴿ فيقول : ابنوا لعبدى بيتاً في الجنة وسموه بيت الحمد » ، ونبينا صلى الله عليه وسلم هو صاحب لواء الحمد ، وأمته هم الحادون الذين يحمدون الله على السراء والضرأ، ، والرضا والحمد على الضراء يوجبه شاهدان : أحدهما علم العبد بأن الله سبحانه مستوجب لذلك مستحق له لنفسه ، فإنه أحسن كل شيء خلقه وأتقن كل شيء ، وهو العليم الحكيم الحبير الرحيم . والثاني علمه بأن اختيار الله لعبده المؤمن خير من اختياره لنفسه ، كما روى مسلم في صحيحه وغيره عن النبي صلي الله عليه وسلم أنه قال « والذي نفسي بيده ، لا يقضيٰ الله للمؤمن قضاء إلاكان خيراً له ،

وليس ذلك إلا للمؤمن : إن أصابته سراء شكر فكان خيراً له ، وإن أصابته ضراء فصبر كان خيراً له ﴾ فأخبر النبي صلى الله عليه وسلم أن كل قضاء يقضيه الله للمؤمن الذي يصبر على البلاء ويشكر على السراء فهر خير له . قال تعالى ﴿ إِنْ فَي ذَلَكَ لَآيَاتَ لكل صبار شكُّور ﴾ وذكرها في أربعة مواضع من كتابه ( ٥ إبراهُيم ) ، ( ٣١ الهان ، ١٩ سبأ ، ٣٣ الشورى ) . فأما من لا يصبر على البلاء ، ولا يشكر على الرخاء فلا يلزم أن يكون القضاء خيراً له . ولهذا أجبت من أورد على هذا بما يقضى على. المؤمن من المعاصي بجوابين : أحدهما أن هذا إنما يتناول ما أصاب العبد لا ما فعله العبدكما قوله ( ٧٩ النساء ) : ﴿ مَا أَصَابِكُ مِن حَسَنَةً فَمَنَ اللَّهِ ــ أَى مِن سراء ــ وما أصابك من سيئة فمن نفسك ﴾ أى من ضراء . وكقوله ( ١٦٨ الأعراف ) : و الوناهم بالحسنات والسيئات العلهم يرجعون ﴾ أي بالسراء والضراء كما قال ( ٣٥ الأنبياء): ﴿ وَنَبَلُوكُمُ بِالشِّرِ وَالْحَيْرِ فَتَنَةً ﴾ وقال ( ١٢٠ آل عمران ) : ﴿ إِن تَمْسَلَكُم حسنة تسؤهم ، وإن تصبكم سيئة يفرحوا بها ﴾ يراد بها المسار والمضار ، ويراد بها الطاعات والمعاصي . والجواب الثاني أن هذا في حق المؤمن الصبار الشكور . والذنوب تنقص الإيمان ، فإذا تاب العبد أحبه الله ، وقد ترتفع درجته بالتوبة . قال بعض السلف : كان داود بعد التوبة خيراً منه قبل الخطيئة . فمن قضى له بالتوبة كان كما قال سعيد ابن جبير : إن العبد ليعمل الحسنة فيدخل بها النار ، وإن العبد ليعمل السيئة فيدخل بها الجنة . وذلك أنه يعمل الحسنة فتكون نصب عينه ويعجب بها ، ويعمل السيئة فتكون نصب عينه فيستغفر الله ويتوب إليه منها . وقد ثبت في الصحيح عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال « الأعمال بالحواتيم » ، والمؤمن إذا فعل سيئة فإن عقوبته تندفع عنه بعشرة أسباب : أن يتوب فيتوب الله عليه ، فإن التاثب من الذنب كمن لا ذنب له . أو يستغفر فيغفر له . أو يعمل حسنات تمحوها ، فإن الحسنات يذهبن السيئات . أو يدعو له إخوانه المؤمنون ويشفعون له حياً وميتاً . أو يهدون له من ثواب أعمالهم. لينفعه الله به . أو يشفع فيه نبيه محمد صلى الله عليه وسلم ، أو يبتليه ( الله ) فى الدنيا ، عصائب تكفر عنه . أو يبتليه فى البرزخ والصعقة فيكفر بها عنه . أو يبتليه فى عرصات القيامة من أهوالها بما يكفر عنه . أو يرحمه أرحم الرحمين . فمن أخطأته هذه العشرة فلا يلومن إلا نفسه ، كما قال تعالى فيما يروى عنه رسوله « يا عبادى ، إنما هي أعمالك أحصيها لكم ثم أوفيكم إياها ، فمن وجد خيراً فليحمد الله ، ومن وجد غير ذلك فلا يلومن إلا نفسه » ، فإن كان المؤمن يعلم أن القضاء خير إذا كان صابراً شكوراً ،

وكان قد استخار الله وعلم أن من سعادة ابن آدم استخارته لله ورضاه بما قسم له ، كان قد رضى بما هو خير له . وفي الحديث الصحيح عن على قال « إن الله يقضى بالقضاء فمن رضى فله الرضا ، ومن سخط فله السخط » ، فني هذا الحديث الرضا والاستخارة، فالرضا بعد القضاء والاستخارة قبل القضاء ، وهذا أكمل من الرضا والصبر ، فلهذا ذكر في ذاك الرضا وفي هذا الصبر . ثم إذا كان القضاء مع الصبر خيراً له فكيف مع الرضا ، ولهذا جاء فى الحديث « المصاب من حرم النواب » فالأثر الذى رواه الشافعي في مسنده « أن النبي صلى الله عليه وسلم لما مات سمعوا قائلًا يقول : يا آل بيت رسول الله ، إن في الله عزاء من كل مصيبة وخلفاً من كل هالك ودركاً من كل فائت ، فبالله خثقوا وإياه فارجوا ، فإن المصاب من حرم الثواب » . ولهذا لم نؤمر بالحزن المنافى المرضا قط ، مع أنه لا فائدة فيه فقد يكون مضرة ، لكنه يعنى عنه إذا لم يقترن به ما يكرهه الله ، لكن البكاء على البيت على وجه الرحمة حسن مستحب ، وذلك لا ينافى الرضا ، بخلاف البكاء عليه لفوات حظه منه ، وبهذا تعرف معنى قول النبي صلى الله عليه وسلم لما بكي على الميت وقال « إن هذه رحمة جعلها الله في قلوب عباده ، وإنما يُرحم الله من عباده الرحاء » وأن هذا ليس كبكاء فن يبكى لحظه لا لرحمة الميت ، وأن الفضيل بن عياض لما مات ابنه على فضحك وقال : رأيت أن الله قضي ، فأحببت أن أرضى بما قضى الله به حاله حال حسن بالنسبة إلى أهل الجزع . وأما رحمة الميت مع الرضا بالقضاء وحمد الله كحال النبي صلى الله عليه وسلم فهذا أكمل . قال تعالى ( ١٧ البلد ) : ﴿ ثُم كَانَ مِن الذينَ آمنُوا ، وتواصُّوا بالصِّبر ، وتواصُّوا بالمرحمة ﴾ فذكر سبحانه التواصي بالصبر والرحمة .

والناس أربعة أقسام: منهم من يكون فيه صبر بقسوة ، ومنهم من يكون فيه رحمة بجزع ، ومنهم من يكون فيه القسوة والجزع ، والمؤمن المحمود الذي يصبر على ما يصيبه ويرحم الناس. وقد فطن ظائفة من المصنفين في هذا الباب أن الرضا عن الله من توابع المحبة له ، وهذا إنما يتوجه على المأخذ الأول وهو الرضا عنه لاستحقاقه ذلك بنفسه مع قطع العبد النظر عن حظه ، بخلاف المأخذ الثاني وهو الرضا لعلمه بأن المقضى خير له . ثم إن المحبة متعلقة به والرضا متعلق بقضائه لكن قد يقال ي تقرير ما قال هذا المصنف ونحوه إن المحبة لله نوعان : محبة له نفسه ، ومحبة لما منهم من الإحسان . وكذلك الحمد له نوعان : حمد له على ما يستحقه بنفسه ، وحمد على إحسانه لعبده . فالنوعان للرضا كالنوعين للمحبة . وأما الرضا به وبدينه وبرسوله فذلك من لعبده . فالنوعان للرضا كالنوعين للمحبة . وأما الرضا به وبدينه وبرسوله فذلك من

حظ المحبة ، ولهذا ذكر عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال « ذاق طعم الإيمان من وضى بالله رباً ، وبالإسلام ديناً ، وبمحمد نبياً » . وفى الصحيحين عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال « ثلاث من كن فيه وجد حلاوة الإيمان : أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما ، ومن كان يحب المرء لا يحبه إلا لله ، ومن كان يكره أن يرجع إلى الكفر بعد إذ أنقذه الله منه كما يكره أن ياتي فى النار » ، وهذا مما يبين من الكلام على المحبة فنقول :

### فصل

محبة الله ورسواه من أعظم واجبات الإيمان وأكبر أصوله وأجل قواعده ، بل هي أصل كل عمل من أعمال الإيمان والدين ، كما أن التصديق أصل كل قول من. أقوال الإيمان والدين ، فإن كل حركة في الوجود إنما تصدر عن محبة : إما عن محبة محمودة ، أو عن محبة مذمومة كما قد بسطنا لك في قاعدة المحبة ، من ( القواعد الكبار ) . فجميع الأعمال الإيمانية الدينية لا تصدر إلا عن المحبة المحمودة ، وأصل المحبة المحمودة هي محبة الله سبحانه وتعالى ، إذ العمل الصادر عن محبة مذمومة عند الله لا يكون عملا صالحاً ، بل جميع الأعمال الإيمانية الدينية لا تصدر إلا عن محبة الله ، فإن الله تعالى لا يقبل من العمل إلا ما أريد به وجهه ، كما ثبت في الصحيح عن النبي. صلى الله عليه وسلم أنه قال « يقول الله تعالى : أنا أغنى الشركاء عن الشرك ، فمن عمل عملا فأشرك نيه غيرى فأنا منه برئ ، وهو كله للذى أشرك » . وثبت فى. الصحيح حديث النلاثة الذين هم « أول من تسعر بهم النار : القارئ المرائى ، والمجاهد المرائي ، والمتصدق المرائي » بل إخلاص الدين لله هو الدين الذي لا يقبل الله سواه ، فهو الذي بعث به الأولين والآخرين من الرسل ، وأنزل به جميع الكتب ، واتفق. عليه أئمة أهل الإيمان ، وهذا هو خلاصة الدعوة النبوية ، وهو قطب القرآن الذي تدور عليه رحاه ، قال تعالى ( أول الزمر . وأول غافر ، وأول الجاثية ، وأول لأحقاف ) : ﴿ تَنزيل الكتاب من الله العزيز الحكيم ﴾ ، (أول الزمر ) : ﴿ إِنَا أَنزَلْنَا إليك الكتاب بالحق فاعبد الله مخلصاً له الدين ، ألا لله الدين الخالص ﴾ والسورة كلها عامتها في هذا المعنى من قوله (١١ الزمر ): ﴿ قُلُ إِنَّى أُمْرَتُ أَنْ أُعْبِدُ اللَّهُ مُخَاصًّا لَهُ الدين ، وأمرت لأن أكون أول المسلمين ﴾ إلى قوله ( ١٤ الزمر ) : ﴿ قُلُ اللَّهُ أُعبِكُ مخلصاً له ديني \_ إلى قوله \_ أليس الله بكاف عبده ؟ ويخوفونك بالذين من دونه

\_ إلى قوله \_ قل أفرأيتم ما تدعون من دون الله إن أرادنى الله بضر هل هن كاشفات ضره ﴾ الآية ، الى قوله (٣٠ الزمر) : ﴿ أَمَّ اتَخْذُوا مَنْ دُونَ اللهُ شَفْعًاء ، قُلُ أُولُو كَانُوا لا يملكون شيئاً ولا يعقلون ؟ قل لله الشفاعة جميعاً ، له ملك السماوات والأرض ثم. إليه ترجعون . واذا ذكر الله وحده اشمأزت قلوب الذين لا يؤمنون بالآخرة وإذا ذكر الذين من دونه إذا هم يستبشرون ــ إلى قوله ــ قل أفغير الله تأمرونى أعبد أيها الجاهلون \_ إلى قوله ــ بل الله فاعبد وكن من الشاكرين﴾ وقال تعالى فيما قصه من قصة آدم وأبليس أنه قال ( ٨٢ ص ) : ﴿ فبعزتك لأغوينهم أجمعين ، إلا عبادك منهم المخلصين ﴾ وقال تعالى ( ٤٢ الحجر ) : ﴿ إِن عبادى ليس لك عليهم سلطان إلا من اتبعك من الغاوين ﴾ وقال ( ٩٩ النحل ) : ﴿ إنه ليس له سلطان على الذين آمنوا وعلى ربهم يتوكلون ، إنما سلطانه على الذين يتولونه والذين هم به مشركون ﴾ فبين أن سلطانه الشيطان وإغواءه إنما هو لغير المخاصين ، ولهذا قال في قصة ( ٢٤ يوسف ) : ﴿ وَكِذَلَكُ لَنْصَرِفَ عَنْهُ السُّوءُ وَالْفَحَشَّاءُ إِنَّهُ مِنْ عَبَّادِنَا ۚ الْمُخْلَصِينَ ﴾ . وأتباع الشيطان هُم أصحاب الناركما قال تعالى ( ٨٥ ص ) : ﴿ لأملأن جهنم منك وممن تبعك منهم، أَجْمَعَينَ ﴾ ، وقد قال سبحانه ( ٤٨ و ١١٦ النساء ) : ﴿ إِنَّ اللَّهُ لَا يَغْفُر أَنْ يَشْرَكُ بِهُ ، ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء ﴾ ، وهذه الآية في حق من لم يتب ، ولهذا خصص الشرك وقيل ما سواه بالمشيئة ، فإنه لا يغفر الشرك لمن لم يتب منه ، وما دونه يغفره لمن يشاء ، وأما قوله ( ٣٥ الزمر ) : ﴿ قل يا عبادى الذين أسرفوا على أنفسهم لا تقنطوا من رحمة الله ، إن الله يغفر الذُّنوب جميعاً ﴾ فتلك في حق التاثبين، ولهذا عمم وأطلق، وسياق. الآية يبين ذلك مع سبب نزولها ، وقد أخبر سبحانه أن الأولين والآخرين إنما أمروا بذلك فى غير موضّع كالسورة التى قرأها النبى صلى الله عليه وسلم لما أمره أن يقرأ عليه قراءة إبلاغ وإسماع بخصوصه فقال ( ٤ البينة ) : ﴿ وَمَا تَفُرُقُ اللَّذِينَ أُوتُوا الكتاب إلا من بعد ما جاءتهم البينة ، وما أمروا إلا ليعبدوا الله مخلصين له الدين حنفاء ﴾ الآية ، وهذا حقيقة تول « لا إله إلا الله » وبذلك بعث جميع الرسل ، قال الله تعالَى ( ٢٥ الأنبياء ) : ﴿ وَمَا أُرْسَلْنَا مِنْ قَبْلُكُ مِنْ رَسُولَ إِلَّا نُوحَى إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَّهَ إِلَّا أَنَّا فاعبدون ﴾ وقال ( ٤٥ الزخرف ) : ﴿ واسأل من أرسلنا من قبلك من رسلنا أجعلنا من دونِ الرحمن آلهة يعبدون ﴾ ؟ وقال تعالى ( ٣٦ النحل ) : ﴿ وَلَقَدَ بَعَثْنَا فَي كُلُّ أَمَّةً رسولاً أن اعبدوا الله واجتذبوا ألطاغوت ﴾ وجميع الرسل افتتحواً دعوتهم بهذا الأصل ، كما قال نوح عليه السلام ( ٥٩ الأعراف ) : ﴿ اعبدوا الله مالكم من إله غيره ﴾ وكذلك.

هود ( ٥٠ هود ) وصالح ( ٦١ هود ) ، وشعيب ( ٨٤ هود ) عليهم السلام وغيرهم ، كل يقول ﴿ اعبدوا الله ما لكم من إله غيره ﴾ لا سيا أفضلا الرسل اللذين اتخذ الله كلاهما خليلا إبراهيم ومحمداً عليهما السلام ، فإن هذا الأصل بينه الله بهما ، وأيدهما فيه ، ونشره بهما . فإبراهيم هو الإمام الذي قال الله فيه ( ١٧٤ البقرة ) : ﴿ إِنَّى جَاعَلْكُ للناس إماماً ﴾ وفى ذرّيته جعل النبوة والكتاب واارسل ، فأهل هذه النبوة واارسالة هم من آله الذين بارك الله عليهم ، قال سبحانه ( ٢٦ الزخرف ) : ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهُمِ لأبيه وقومه إنني براء مما تعبدون ، إلا الذي فطرني فإنه سيهدين ، وجعلها كلمة باقية في عقبه لعلهم يرجعون ﴾ فهذه الكلمة هي كلمة الإخلاص لله، وهي البراءة من كل معبود إلا من الخالق الذي فطرناكما قال صاحب يس ( ٢٢ ياسين ) : ﴿ ومال لا أعبد الذي فطرني وإليه ترجعون، أأتخذ من دونه آلهة إن يردن الرحمن بضر لا تغن عني شفاعتهم شيئاً ولا ينقذون ﴾ ، وقال تعالى فى قصته بعد أن ذكر ما يبين ضلال من اتخذ بعض الكواكب رباً يعبده من دون الله قال ( ٧٨ الأنعام ) : ﴿ فَلَمَا أَفَلَتَ قَالَ يا قوم إنى برئ مما تشركون ، إنى وجهت وجهى للذى فطر السماوات والأرض حنيفاً وما أنا من المشركين \_ إلى قوله \_ ولا تخافون أنكم أشركتم بالله مالم ينزل به عايكم سلطاناً ﴾ وقال إبراهيم الحليل عليه السلام ( ٧٥ الشعراء ) : ﴿ أَفْرَأَيْتُم مَا كُنْتُم تَعْبِدُونَ ، أنتم وآباؤكم الأقدمونُ ، فإنهم عدو لى إلا رب العالمين ، الذي خُلْقيي فهو يهدين ، والذى هو يطعمني ويسقين ، وإذا مرضت فهو يشفين ﴾ وقوله تعالى ( ٤ الممتحنة ) : ﴿ قَدْ كَانْتُ لَكُمْ أَسُوةَ حَسَنَةً فَى إِبْرَاهِيمِ وَالَّذِينَ مَعَهُ إِذْ قَالُوا لَةُومُهُمْ إِنَا بَرَاءُ مَنْكُمْ ومُمَا تعبدون من دونْ الله كفرنا بكم ﴾ الآية . ونبينا صلى الله عليه وسلم هو الدى أقام الله به الدين الخالص لله دين التوحيد ، وقمع به المشركين : من كان مشركاً فى الأصل ومن الذين كفروا من أهل الكتب ، وقال صلى الله عليه وسلم فيما رواه الإمام أحمد وغيره « بعثت بالسيف بين يدى الساعة حتى يعبد الله وحده لا شريك له ، وجعل ورزقي تحت ظل رمحي ، وجعل الذلة والصغار على من خالف أمرى ، ومن تشبه بقوم فهو منهم » وقد تقدم بعض ما أنزل الله عايه من الآيات المتضمنة للتوحيد فقال تعالى ﴿ والصافات صفا \_إلى قوله \_ إن إلهكم لواحد ﴾ إلى قوله ﴿ إنهم كانوا إذا قيل لهم لا إله إلا الله يستكبرون ، ويقولون أإنا لتاركو آلهتنا لشاعر مجنون ، بل جاء بالحق وصدق المرسلين \_ إلى قوله \_ أولئك لهم رزق معلوم ، فواكه وهم مكر ون ﴾ إلى مما ذكره من قصص الأنبياء في التوحيد وإخلاص الدين لله، إلى قرَّله ﴿ سِبحانَ اللَّهُ

عما يصفون ، إلا عباد الله المخلصين ﴾ وقال تعالى ( ١٤٥ النساء ) : ﴿ إِن المنافقين. في الدرك الأسفل من النار ، ولن تجد لهم نصيراً إلا الذين تابوا وأصلحوًا واعتصموا بالله وأخلصوا دينهم لله ﴾ وفي الجملة فهذًا الأصل في سورة الأنعام والأعراف والنور وطسم وحم وسور المفصل وغير ذلك من السور المكية ومواضع من السور المدنية. كثير ظاهر ، فهو أصل الأصول وقاعدة الدين حتى في سورتى الإخلاص ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا الكافرون، وقل هو الله أحد ﴾ وهاتان السورتان كان النبي صلى الله عليه وسلم يقرأ بهما في صلاة التطوع كركعتي الطواف وسنة الفجر ، وهما متضمنتان للتوحيد ؛ فأما ﴿ قُلْ يا أيها الكافرون ﴾ فهي متضمة للتوحيد العملي الإرادي وهو إخلاص الدين لله بالقصد والإرادة ، وهو الذي يتكلم به مشايخ التصوف غالباً . وأما سورة ﴿ قُلْ هُو اللَّهُ أَحِدُ ﴾ فمتضمنة للتوحيد القولى العملي كما ثبت في الصحيحين عن عائشة « أن رجلا كان يقرأ أ ﴿ قُلُ هُو اللَّهُ أَجِدُ ﴾ في صلاته ، فقال النبي صلى الله عليه وسلم : سلوه لم يفعل ذلك ؟ فقال : لأنها صفة الرحمن ، فأنا أحبها ، فقال : أخبروه أن الله يحبه » ولهذا تضمنت هذه السورة من وصف الله سبحانه وتعالى الذي ينفي قول أهل التعطيل وقول أهل. التمثيل ما صارت به هي الأصل المعتمد في مسائل الذات ، كما قد بسطنا ذلك في غير هذا الموضع ، وذكرنا اعتماد الأئمة عليها مع ما تضمنته في تفسير « الأحد » كما جاء. تفسيره عن النبي صلى الله عليه وسلم والصحابة والتابعين وما دل على ذلك من الدلائل .. لكن المقصود هنا هو التوحيد العملي وهو إخلاص الدين لله ، وإن كان أحد النوعين مرتبطاً بالآخر فلا يوجد أحد من أهل التعطيل الجهمية وأهل التمثيل المشبهة إلا وفيه نوع من الشرك العملي ، إذ أصل قولهم فيه شرك وتسوية بين الله وبين خلقه ، أو بينه . وبين المعدومات كما يسوى المعطلة بينه وبين المعدومات في الصفات السلبية التي لاتسنلزم. مدحاً ولا ثبوت كمال ، أو يسوون بينه وبين الناقص من الموجودات في صفات النقص، وكما يسوون إذ أثبتوا هم ومن ضاهاهم من الممثلة مساواة بينه وبين المخلوقات في حقائقها حتى قد يعبدونها فيعداون بربهم ويجعلون له أنداداً ويشبهون المحاوق برب العالمين . واليهودكثيراً ما يعداون الخالق بالمخلوق ويمثلونه به حتى يصفوا الله بالعجز والفقر والبخل ونحو ذلك من النقائص التي يجب تنزيهه عنها وهي من صفات خلقه ، والنصارى يعدلون المخلوق بالحالق حتى يجعلوا فى المخلوق من نعوت الربوبية وصفات الإلهية ويجوزون له ما لا يصلح إلا للخالق ، سبحانه وتعالى عما يقول الظالمون علو أكبيراً .. والله سبحانه وتعالى قد أمرناً أن نسأله الهداية بقوله ﴿ اهدنا الصراط المستقيم »

صراط الذين أنعمت عليهم ، غير المغضوب عليهم ولا الضالين ﴾ وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم « اليهود مغضو ب عليهم ، والنصارى ضالون » ، وفى هذه الأمة من هؤلاء وهؤلاء كما قال النبي صلى الله عليه وسلم « لتتبعن سنن من كان قبلكم حذو القذة بالقذة حتى لو دخلوا جحر ضب لدخلتموه . قالوا يا رسول الله : اليهود والنصارى ؟ قال : فمن » ؟ والحديث في الصحيحين .

فإذا كان أصل العمل الديني هو إخلاص الدين لله وحده ، فالشيء المراد لنفسه هو المحبوب لذاته وهذا كمال المحبة ، لكن أكثر ما جاء المطلوب مسمى باسم العبادة كقوله ( ٥٦ الذاريات ) : ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجُنِّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لَيْعَبِّدُونَ ﴾ وقوله ( ٢١ البقرة ) ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعبدُوا رَبُّكُمُ الذِّي خَلَقَكُمْ وَالذِّينَ مَنْ قَبلَكُمْ ﴾ وأمثال هذا . والعبادة تقضمن كمال الحب ونهايته ، وكمال الذَّل ونهايته ، فالمحبوب الذي لا يعظم ولا يذَّل له لا يكون معبوداً ، والمعظم الذي لإ يحب لا يكون معبوداً ، ولهذا قال تعالى ( ١٦٥ الله على ( ١٦٥ الله على ( ١٦٥ الله على ( ١٦٠ الله على ( ١٦٥ الله على ( ١٦٥ الله على ا أشد حباً لله ﴾ فبين سبحانه أن المشركين الذين يتخذون من دون الله أنداداً وإن كانوا يحبونهم كما يحبون الله فالدين آمنوا أشد حباً لله منهم لله ولأوثانهم ، لأن المؤمنين أعلم بالله ، والحب يتبع العلم ، ولأن المؤمنين جعلوا جميع حبهم لله وحده ، وأولئك جعلوا بعض حبهم له وأشركوا بينه وبين الأنداد في الحب ، ومعلوم أن ذلك أفضل ، قال الله تعالى ( ٢٩ الزمر ) : ﴿ ضرب الله مثلا رجلا فيه شركاء متشاكسون ، ورجلا مسلماً الرجل ، هل يستويان مُثلاً ﴾ ؟ الآية . واسم « المحبة » فيه إطلاق وعموم ، فإن المؤمن يحب الله ويحب رسله وأنبياءه وعباده المؤمنين ، وإنكان ذلك من محبة الله ، وإنكانت المحبة التي لله لا يستحقها غيره ، فلهذا جاءت محبة الله مذكورة ؟ا يختص به سبحانه من العبادة والإنابة إليه والتبتل له ونحو ذلك ، فكل هذه الأسماء تتضمَّن محبة الله سبحانه وتعالى . ثم إنه كما بين أن محبته أصل الدين فقد بين أن كمال الدين بكمالها ونقصه ينقصها ، فإن النبي صلى الله عليه وسلم قال « رأس الأمر الإسلام ؛ وعموده الصلاة ، وذروة سنامه الجهاد ي سبيل الله » فأخبر أن الجهاد ذروة سنام العمل وهو أعلاه وأشرفه، وقد قال تعالى ( ١٩ التوبة ) : ﴿ أجعلتم سقاية الحاج وعمارة المسجد الحرام كمن آمن بالله واليوم الآخر وجاهد في سبيل الله ؟ لا يستوون عند الله ـــ إلى قوله ـــ أجر عظيم ﴾ ، والنصوص في فضائل الجهاد وأهله كثيرة ، وقد ثبت أنه أفضل ما تطوع به العبد . والجهاد دليل المحبة الكاملة ، قال تعالى ( ٢٤ التوبة ) : ﴿قُلْ إِنْ كَانَ آبَاؤُكُمْ وإخوانكم وأزواجكم وعشيرتكم ﴾ الآية . وقال تعالى في صفة المحبين المحبوبين ( ٤٥

المائدة ) : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا مِن يُرتَدُ مِنكُم عَن دَيْنَهِ فَسُوفَ يَأْتَى اللَّهُ بقوم يحبهم جويحبونه ، أذلة على المؤمنين أعزة على الكافريْن يجاهدون فى سبيل الله ولا يخافون<sup>ّ</sup> المومة لائم ﴾ فإن المحبة مستلزمة للجهاد ، ولأن المحب يحب ما يحب محبوبه ويبغض ما يبغض محبوبه ، ویوالی من یوالی محبوبه ویعادی من یعادیه ، ویرضی ارضاه ویغضب لغضبه ، ويأمر بما يأمر به وينهى عما ينهى عنه ، فهو موافق فى ذلك ، وهؤلاء هم الذين يرضى الرب لرضاهم ويغضب لغضبهم ، إذ هم إنما يرضون لرضاه ويغضبون لما يغضب له ، م قال النبي صلى الله عليه وسلم لأبي بكر في طائفة فيهم صهيب وبلال «لعلك أغضبهم ، لئن كنت أغضبتهم لقد أغضبت ربك . فقال لهم : يَا إِخُوتْي هل أغضبتكم ؟ قالوا : لا ، يغفر الله لك يا أبا بكر » وكان قد مر بهم أبو سفيان بن حرب فقالوا : ما أخذت السيوف مأخذها ، فقال لهم أبو بكر : أتقولون هذا لسيد قريش ؟ وذكر أبو بكر خلك للنبي صلى الله عليه وسلم فقال له ما تقدم ، لأن أولئكِ إنما قالوا ذلك غضباً لله لكمال ما عندهم من الموالاة لله ورسوله والمعاداة لأعدائهما ، ولهذا قال النبي صلى الله عليه وسلم في الحديث الصحيح نيما يروى عن ربه « لا يزال عبدى يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه ، فإذا أحببته كنت شمعه الذي يسمع به وبصره الذي يبصر به ويده التي يبطش بها ورجله الَّتي يمشي بها ، فبي يسمع و بي يبصر و بي يبطش و بي يمشي ، ولتن سألني لأعطينه ، ولئن استعاذني لأعيذنه . وما ترددت عن شيء أنا فاعله ترددي عن قبض نفس عبدى المؤمن يكره الوت وأنا أكره مساءته ولابد له منه ، فبين أنه يتر دد لأن التر دد تعارض إرادتين ، و هو سبحانه يحب ما يحب عبده ويكره ما يكرهه ، وهو يكره الموت فهو يكرهه كما قال « وأنا أكره مساءته » وهو سبحانه قد قضي بِالمُوت فَهُو يريد أَن يموت فَسَمَى ذَلك تردداً ، ثَم بين أَنه لابد من وقوع ذلك ، وهذا أتحاد فى المحبوب المرضى المأمور به والمبغض المكروه المنهى عنه ، وقد يقال له اتحاد نوعى وصنى ، وايس ذلك اتحاد الذاتين فإن ذلك ممتنع ، والقائل به كافر ، وهو قول النصارى والغالية من الرافضة والنساك كالحلاجية ونحوهم ، وهو الاتحاد المقيد في شيء بعينه . وأما الاتحاد المطلق الذي هو قول أهل وحدة الوجود الذين يزعمون أن وجود المُخَلُوقِ هو عين وجود الحالق فهذا تعطيل للصانع وجحود له ، وهو جامع لكل شرك، غَكُمَا أَنَ الاَتِّحَادُ نُوعَانُ فَكُذَلِكُ الْحُلُولُ نُوعَانُ : قوم يقولُونُ بِالْحُلُولُ الْمُقَيِّدُ في بعض الأشخاص ، وقوم يقولون بحلوله فى كل شىء وِهم الجهمية الذين يقولون إن ذات الله في كل مكان . وقد يقع لبعض المصطلمين من أهل الفناء في المحبة أنه يغيب بمحبوبه عن نفسه وحبه ويغيب بمذَّكورِه عن ذكره وبمعروفه غن معرفته وبموجوده عن وجوده

حتى لا يشهد إلا محبوبه فيظن ــ في زوال تمييزه ، ونقص عقله ، وسكره ــ أنه هو محبوبه ، كما قيل إن محبوباً وقع في اليم فألتى المحب نفسه خلفه ، فقال : أنا وقعت ، فأنت ما الذي أوقعك ؟ فقال : غبت بك عنى فظننت أنك أنا . فلا ريب أن هذا خطأ وضلال ، لكن إن كان هذا لقوة المحبة والذكر من غير أن يحصل عن سبب محظور زال به عقله كان معذوراً في زواله ، فلا يكون مؤاخذاً بما يصدر منه من الكلام في هذه. الحال التي زال فيها عقله بغير سبب محظور ، كما قيل في عقلاء المجانين أنهم قوم آتاهم الله عقولًا وأحوالًا ، فسلب عقولهم وأبقى أحوالهم ، وأسقط ما فرض بما سلب أ وأما إذا كان السبب الذي به زوال العقل محظوراً لم يكن السكران معذوراً ، وإن كان لا يحكم بكفره في أصح القواين ، كما لا يقع طلاقه في أصح القولين ؛ وإن كان النزاع فيه مشهوراً . وتمد بسطنا الكلام في هذا وفيمن يسلم له حاله ومن لا يسلم في قاعدة ذلك . وبكل حال فالفناء الذي يفضي بصاحبه إلى مثل هذا حال ناقص وإن كان صاحبه غير مكلف ، ولهذا لم يرد مثل هذا عن الصحابة الذين هم أفضل الأمة ، ولا عن نبينًا محمد صلى الله عليه وسلم ، وإن كان لهؤلاء في صعق موسى نوع تعلق . وإنما حدث زوال العقل عند الواردات الإلهية على بعض التابعين ومن بعدهم ، وإن كانت المحبة التامة مستلزمة لموافقة المحبوب في محبوبه ومكروهه ، وولايته وعداوته ، فمن المعاوم. أن من أحب الله المحبة الواجبة فلابد أن يبغض أعداءه ولابد أن يحب ما يحبه من جهادهم كُمَا قال تعالى ( ٤ الصف ) : ﴿ إِن الله يحب الذين يقاتلون في سبيله صفاً كأنهم بنيان مرصوص ﴾ ، والمحب التام لا يؤثر فيه لوم اللائم وعذل العاذل ، بل ذلك يغريه بملازمة المحبة كما قد أكثر الشعراء في ذلك ، وهؤلاء هم أهل الملام المحمود ، وهم الذين لا يخافون من يلومهم على ما يحب الله ويرضاه من جهاد أعدائه فإن الملام على ذلك كثير ، وأما الملام على فعل ما يكرهه الله أو ترك ما أحبه فهو لوم بحق ، وليس من ذلك المحمود الصبر على هذا الملام ، بل الرجوع إلى الحق خير من التمادى في الباطل ، وبهذا. يحصل الفرق بين الملامية الذين يفعلون ما يحبه الله ورسوله ولا يخافون لومة لائم في. ذلك ، وبين الملامية الذين يفعلون ما يبغضه الله ورسوله ويصبرون على الملام في ذلك ،

#### فصل

وإذا كانت المحبة أصل كل عمل دينى فالحوف والرجاء وغيرهما يستلزم المحبة ويرجع إليها ، فإن الراجى الطامع إنما يطمع فيا يحبه لا فيا يبغضه ، والحائف يفر من الحوف لينال المحبوب ، قال تعالى ( ٥٧ الإسراء ) : ﴿ أُولئكُ الذين يدعون يبتغون

إلى ربهم الوسيلة أيهم أقرب ، ويرجون رحمته ويخافون عذابه ﴾ الآية ، وقال ( ٢١٨ البقرة ) : ﴿ إِنَ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَاجِرُوا وَجَاهِدُوا فِي سَبِيلُ اللَّهِ أُوائِكُ يرجون رحمة الله ﴾ ورحمته اسم جامع لكل خير ، وعذابه اسم لكل شر ، ودار اارحمة الخالصة هي الجنة ، ودار العذباب الخالص هي النار ، وأما الدنيا فدار استدارج . فالرجاء وإن تعلق بدخول الجنة فالجنة اسم جامع لكل نعيم ، وأعلاه النظر إلى وجه الله - . كما في صحيح مسلم عن عبد الرحمن بن أبي ليلي عن صهيب عن النبي صلي الله عليه وسلم قال ﴿ إِذَا دَخُلُ أَهُلُ الْجُنَةُ الْجِنَةُ نَادَى مَنَادُ : يَا أَهُلُ الْجَنَةُ ، إِنْ لَكُم عند الله موحداً يريد أن ينجزكموه ، فيقولون : ما هو ؟ ألم يبيض وجوهنا ، ألم يثقل موازيننا ويدخلنا الجنة وينجينًا من النار ؟ قال : فيكشف الحجاب فينظرون إليه ، فما أعطاهم شيئاً أحب إليهم من النظر إليه » وهو « الزيادة » . ومن هنا يتبين زوال إالاشتباه في قول من قال : <sup>'</sup> ما عبدتك شوقاً إلى جنتك ولا خوفاً من نارك ، وإنما عبدتك شوقاً إلى رؤيتك . فإن هذا القائل ظن هو ومن تابعه أن الجنة لا يدخل في مسهاها إلا الأكل والشرب واللباس والنكاح والسهاع ونحو ذلك مما فيه التمتع بالمخلوقات كما يوافق على ذلك من ينكر رُوية الله من الجهمية أو من يقر بها ويزعم أنه لا تمتع في نفس رؤية الله كما يقوله طائفة من المتفقهة ، فهؤلاء متفقون على أن مسمى الجنة والآخرة لا يدخل فيه إلاالتمتع بالمخاوقات ، ولهذا قال بعض من غلط من المشايخ لما سمع قوله ( ١٥٢ آل عمران ) : ﴿ منكم من يريد الدنيا ، ومنكم من يريد الآخرة ﴾ قال : فأين من يريد الله؟ وقال آخر ( ١١١ التوبة ) : ﴿ إِنَّ اللَّهُ اشْتَرَىٰ مِنَ المؤمنينَ أَنْفُسُهُمْ وَأَمُوالْهُمُ بَأْنَ لَهُم الجنة ﴾ قال : إذا كانت النفوس والأموال بالجنة فأين النظر إليه ؟ وكل هذا لظنهم أنَّ الجنَّة لا يدخل فيها النظر ، والتحقيق أن الجنة هي الدار الجامعة لكل نعيم ، وأعلى ما فيها النظر إلى وجه الله ، وهو من النعيم الذي ينالونه في الجنة كما أخبراً به النصوص وكذلك أهل النار فإنهم محجوبون عن ربهم يدخلون النار ، مع أن قائل هذا القول إِذَا كَانَ عَارِفًا بَمَا يَقُولُ فَإِنَّمَا قَصِدُه : إِنْكَ لُو لَمْ تَخْلَقَ نَارًا وَلُو لَمْ تخلق جنة لكان يجب أن تعبد ، ويجب التقرب إليك والنظر إليك ،'كما قال عمر رضٰى الله عنه « نعم العبد صهيب ، او لم يخف الله لم يعصه » ، أى هو لم يعصه ولو لم يخفه ، فإن إجلاله وإكرامه لله يمنعه من معصيته . والراجي الحائف إذا تعلق خوفه ورجاؤه بالتعذب باحتجاب الرب عنه والتنعم بتجليه فمعلوم أن هذا من توابع محبته له ، فالمحبة هي أوجبت محبة التجلي

والخوف من الأحتجاب وإن تعلق خوفه ورجاؤه بالتعذب بمخلوق والتنعم به فهذا

إنما يطلب ذلك بعبادة الله المستلزمة محبته لله وهي أحلى من كل محبة ، ولهذا يكون اشتغال أهل الجنة بذلك أعظم من كل شيء كما في الحديث « إن أهل الجنة يلهمون التسبيح كما تلهمون وهو يبين غاية تنعمهم بذكر الله ومحبته . فالحوف من التعذب بمخلوق والرجاء له يسوقه إلى محبة الله التي هي الأصل ، وهذا كله ينبني على أصل المحبة فيقال : قد نطق الكتاب والسنة بمحبة العباد المؤمنين لله كما فى قوله ( ١٦٥ البقرة ) : ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشْدَ حَبًّا للَّهُ ﴾ ، وقوله ( ٥٤ المائدة ) : ﴿ يحبهم ويحبونه ﴾ ، وقوله ( ٢٤ التوبة ) : ﴿ أحب إليكم من الله ورسوله وجهاد في سبيله ﴾ وفي الصحيحين عن النبي صلي الله عليه وسلم أنه قال ﴿ ثَلَاثُ مَن كَنْ فيه وجد حلاوة الْإِيمَانُ : أَنْ يَكُونُ الله ورسوله أحب إليه مما سواهما ، وأن يحب المرء لا يحبه إلا لله ، وأن يكره أن يرجع في الكفر بعد إذ أنقذه الله منه كما يكره أن ياتي في النار » بل محبة رسول الله صلى الله عَلَيه وَسَلَّمُ وَجَبَّتَ لَحِبَّةَ اللَّهَ كَمَا فَى قُولُه ( ٢٤ التَّوْبَةُ ) : ﴿ أُحَّبِّ إِلَيْكُم مَن الله ورسوله ﴾ وكما فى الصحيحين عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه فال « واندى نفسي بيده ، لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من ولده ووالده والناس أجمعين » وفي صحيح البخارى عن عمر بن الخطاب أنه قال « والله يا رسول الله لأنت أحب إلى من كل شيء ، إلا من نفسي ، فقال : لا يا عمر ، حتى أكون أحب إليك من نفسك . فقال : والله لأنت أحب إلى من نفسى » وكذلك محبة صحابته وقرابته كما فى الصحيح عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال « آية الإيمان حب الأنصار وآية النفاق بغض الأنصار » وقال « لا يبغض الْأُ:صار رجل يؤمن بالله واليوم الآخر » وقال على رضى الله عنه « إنه لعهد النبي الأمى إلى أنه لا يحبني إلا مؤمن ، ولا يبغضني إلا منافق » ، وفي السنن أنه قال للعباس « والذي نفسي بيده ، لا يدخلون الجنة حنى يحبونكم لله ولقر ابتي يعنى بني هاشم . وقد روى حديث عن ابن عباس موفوعاً أنه قال « أحبوا الله لما يغذوكم به من نعمه ، وأحبونى بحب الله ، وأحبوا أهلُّ بيتي لأجلى » .

وأما محبة الرب لعبده فقال تعالى ( ١٢٥ النساء ) : ﴿ وَاتّخَذَ الله إبراهيم خايلا ﴾ وقال تعالى ( ١٥٥ المبقرة ) ﴿ وأحسنوا ، وقال تعالى ( ١٥٥ المبقرة ) ﴿ وأحسنوا ، إن الله يحب المحسنين ﴾ ، ( ٩ الحجرات ) : ﴿ وأقسطوا إن الله يحب المقسطين ﴾ ، ( ٤ التوبة ) : ﴿ فأتموا إليهم عهدهم إلى مدتهم إن الله يحب المتقين ﴾ ، ( ٧ التوبة ) : ﴿ فا استقاموا لكم فاستقيموا لهم ، إن الله يحب المتقين ﴾ ، ( ٤ الصف ) ﴿ إن الله يحب المنتين يقاتلون في سبيله صفاً كأنهم بنيان مرصوص ﴾ ، (٧٦ آل عمران ) ﴿ بلي من أو في بعهده واتتى فإن الله يحب المتقين ﴾ .

وأما الأعمال التي يحبها الله من الواجبات والمستحبات الظاهرة والباطنة فكثيرة معروفة ، وكذلك حبه لأهلها وهم المؤمنون أولياء الله المتقون . وهذه المحبة حق كما نطق بها الكتاب والسنة والذي عليه سلف الأمة وأئمتها وأهل السنة والحديث وجميع مشايخ الدين وأئمة التصوف أن الله محبوب لذاته محبة حقيقة ، بل هي أكمل محبة ، فإنها كمَّا قال تعالى ( ١٦٥ البقرة ) : ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدَ حَبًّا لِلَّهُ ﴾ ، وكذلك هو سبحانه يحب ما يحب عباده المؤمنون وما هو في الله محبة حقيقية . وأنكر الجهمية حقيقة المحبة من الطرفين زعمًا منهم أن المحبة لا تكون إلا لمناسبة بين المحب والمحبوب ، وأنه لا مناسبة بين القديم والمحدث توجب مجبته ، وقاسوا به المحبة . وكان أول من أحدث هذا في الإسلام الجعد بن درهم في أوائل المائة الثانية ، فضحي به خالد ابن عبد الله القسرى أمير العراق والمشرق بواسط ، خطب الناس يوم الأضحى فقال : أيها الناس : ضحوا يقبل الله ضحاياكم ، فإنى مضح بالجعد بن درهم أنه زعم أن الله لم يتخذ إبراهيم خليلا ، ولم يكلم موسى تكليما . ثم نزَّل فذبحه ، فكأنه (١) قد أخذ هذا المذهب عنه الجهم بن صفوان فأظهره عليه وإليه أضيف قول الجهمية ، فقتله سلم ابن أحوز أمير خراسان بها ، ثم نقل ذلك إلى المعتزلة أتباع عمرو بن عبيد ، وأظهر قولهم فى زمن الحليفة المأمون ، حتى امتحن أئمة الإسلام ودعوا إلى الموافقة لهم عن ذلك . وأصل هذا مأخوذ عن المشركين والصابئة من البراهمة والمتفلسفة ومبتدعة أهل. الكتاب الذين يزعمون أن الرب ليس له صفات ثبوتية أصلا ، وهؤلاء هم أعداء إبراهيم الخليل عليه السلام ، وهم يعبدون الكواكب ويبنون الهياكل للعقول والنجوم وغيرهما ، وهم ينكرون فى الحقيقة أن يكون إبراهيم خليلا وموسى كليما وأن الحلة هي كمال المحبة المستغرقة للحب كما قيل:

قد تخللت مسلك الروح منى وبذا سمى الخليل خليسلا ويشهد لهذا ما ثبت فى الصحيح عن أبى سعيد عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال « لو كنت متخذاً من أهل الأرض خليلا لاتخذت أبا بكر خليلا ، ولكن صاحبكم خليل الله » يعنى نفسه وفى رواية « إنى أبرأ إلى كل خليل من خلته ، ولو كنت متخذا من أهل الأرض خليلا لاتخذت أبا بكر خليلا » وفى رواية « إن الله اتخذنى خليلا كما اتخذ إبراهيم خليلا » فبين صلى الله عليه وسلم أنه لا يصلح له أن يتخذ من المخلوقين خليلا وأنه لو يكون ذلك لكان أحتى الناس بها أبو بكر الصديق رضى الله عنه ، مع خليلا وأنه لو يكون ذلك لكان أحتى الناس بها أبو بكر الصديق رضى الله عنه ، مع

<sup>(</sup>۱) أى الجعد بن درهم .

أنه صلى الله عليه وسلم قد وصف نفسه بأنه يحب أشخاصاً كما قال لمعاذ « والله إلى لأحبك » وكذلك قوله للأنصار ، وكان زيد بن حارثة حب رسول الله صلى الله عليه وسلم وكذلك ابنه أسامة حبه وأمثال ذلك . وقال له عمرو بن العاص « أى الناس أحب إليك ؟ قال : عائشة . قال : فن الرجال ؟ قال : أبوها » ، وقال لفاطمة رضى الله عما « ألا تحبين ما أحب ؟ قالت : بلى . قال : فأحبى عائشة » ، وقال للحسن « اللهم إنى أحبه فأحبه وأحب من يحبه » . وأمثال هذا كثير ، فوصف نفسه بمحبة الأشخاص ، وقال « إلى كل خليل من خلته ، ولو كنت متخذاً من أهل الأرض خليلا لا تخذت أبا بكر خليلا » فعلم أن الحلة أخص من مطلق المحبة بحيث هي من كمالها ، وتخللها الحب حتى يكون المحبوب بها محبوباً لذاته لا لشيء آخر ، إذ المحبوب لشيء غيره هو مؤخر في المحبة عن ذلك الغير ومن كمالها لا تقبل الشركة والمزاحمة لتخللها الحب ، ففيها كمال التوحيد وكمال الحب . وإن الحلة أيضاً تنافي المزاحمة وتقدم الغير بحيث يكون المحبوب محبوباً لذاته لا يزاحمه فيها غيره ، وهذه محبة لا تصلح إلا لله بحيث يكون المحبوب عبوباً لذاته لا يزاحمه فيها غيره ، وهذه محبة لا تصلح إلا لله عبوباً بحيث بكون المحبوب عبوباً لذاته لا يزاحمه فيها غيره ، وهذه محبة لا تصلح إلا لله عبوباً بحق فإنها يحب لأجله ، وكل ما أحب لغيره فمحبته باطلة في الدنيا ، (والدنيا ) معونة ملعون ما فيها إلا ما كان لله تعالى .

فإذا كانت الحلة كذلك فمن المعلوم أن من أنكر أن يكون الله محبوباً الماته ينكر محالته . وكذلك أيضاً إن أنكر محبته لأحد من عباده فقد أنكر أن يتخذه خليلا بحيث يحب الرب ويحبه العبد على أكمل ما يصلح للعبادة . وكذلك تكليمه لموسى أنكروه لإنكارهم أن يقوم به صفة من الصفات أو فعل من الأفعال ، فكما ينكرون أن يتصف بحياة أو قدرة أو علم ، أو أن يستوى أو أن يجيء ، فكذلك ينكرون أن يتكلم أو يكلم ، فهذا حقيقة قولم ( ١١٨ البقرة ) : ﴿كذلك قال الذين من قبلهم مثل قولهم ، تشابهت قلوبهم ﴾ . لكن لما كان الإسلام ظاهراً والقرآن متلواً لا يمكن جحده لمن أظهر الإسلام أخدوا يلحدون في أسماء الله ويحرفون الكلم عن مواضعه ، فتأولوا محبة العباد له بمجرد محبتهم لطاعته والتقرب إليه ، وهذا جهل عظيم ، فإن محبة المتقرب إليه ، إذ التقرب تابع لمحبته وفرع عليه ، فمن لا يحب الش ع لا يمكن أن يحب التقرب إليه ، إذ التقرب وسيلة ، وحبة الرسيلة تبع لحبة المقصود ، فبمتنع أن تكون الوسيلة إلى الشيء المحبوب هي المحبوب دون الشيء المقصود بالوسيلة . وكذلك العبادة والطاعة إذا قيل في المطاع المعبود إن هذا يحب طاعته وعبادته فإن محبة ذلك تبع لمحبته ، وإلا فمن لا يحبه لايحب طاعته وعبادته فإن لا يعمل لغيره إلا لعوض يناله منه أو لدفع عقوبة فإنه طاعته وعبادته ، ومن كان لا يعمل لغيره إلا لعوض يناله منه أو لدفع عقوبة فإنه

يكون معارضاً له أو مفتدياً منه ، لا يكون محباً له ، ولا يقال إن هذا يحبه ، ويفسر ذلك بمحبة طاعته وعبادته ، فإن محبة المقصود وإن استلزمت محبة الوسيلة أو غير محبة الوسيلة فإن ذلك يقتضي أن يعبر بلفظين : محبة العوض ، والسلامة عن محبة العمل ، أما محبة الله فلا تعلق لها بمجرد محبة العوض ، ألا ترى أن من استأجر أجيراً بعوض لا يقال إن الأجير يحبه بمجرد ذلك ، بل قد يستأجر الرجل من لا يحبه بحال ، بل من يبغضه . وكذلك من افتدى نفسه بعمل من عذاب معذب لا يقال إنه يحبه بل يكون مبغضاً له . فعلم أن ما وصف الله به عباده المؤمنين من أنهم يحبونه يمتنع أن يكون معناه ِ مجرد محبة العمل الذي ينالون به بعض الأغراض المحبوبة من غير أن يكون ربهم محبوباً أصلاً . وأيضاً فلفظ العبادة متضمن للمحبة مع الذل كما تقدم ، ولهذا كانت محبة القلب للبشر على طبقات : أحدها العلاقة ، فهو تعلق القلب بالمحبوب . ثم الصبابه ، وهو انصباب القلب إليه ، ثم الغرام ، وهو الحب اللازم . ثم العشق . وآخر المراتب هو التتيم وهو التعبد للمحبوبُ ، والمتيم المعبود وتيم الله عبد الله ، فإن المحب يبقى ذاكراً معبداً مذللا لمحبوبه . وأيضاً فاسم الإنابة إليه يقتُّضي المحبة أيضاً ، وما أشبه ذلك من الأسماء كما تقدم . وأيضاً فلوكان الذي قالوه حقاً من كون ذلك مجازاً لما فيه من الحذف والإضار فالمجاز لا يطلق إلا بقرينة تبين المراد . ومعلوم أن ليس في كتاب الله وسنة رسوله ما ينعي أن يكون الله محبوباً وأن لا يكون المحبوب إلا الأعمال لا في الدلالة المتصلة ولا المنفصلة بل ولا "، العقل أيضاً ، فمن علامات المجاز صحة إطلاق نفيه فيجب أن يصح إطلاق القول بأن الله لا يحب ولا يحب كما أطلق إمامهم الجعد بن درهم أن الله لم يتخذ إبراهيم خليلا ولم يكلم موسى تكليما ، ومعاوم أن هذا ممتنع بإجاعً المسلمين ، فعلم دلالة الإجماع على أن هذا ليس مجَّازاً بل هي حقيقة وأيضاً فقد فرق. بين محبته . ومحبة العمل له في قوله ( ٢٤ التوبة ) : ﴿ أَحِبِ إِليكُمْ مِن الله ورسوله وجهاد في سبياه ﴾ كما فرق بين محبته ومحبة رسوله في قوله ﴿ أَحَبِ إِلَيْكُم مَنِ الله ورسوله ﴾ ،: فلو كان المراد بمحبته ليس إلا محبة العمل لكان هذا تكريراً و من باب عطف الخاص على العام وكلاهما على خلاف ظاهر الكلام الذي لا يجوز المصير إليه إلا بدلالة تبين المرَاد . وكما أن محبته لا يجوز أن تفسر بمجرد محبة رسوله فكذلك لا يجوز تفسيرها بمجرد محبة العمل وإن كانت محبته تستلزم محبة رسوله ومحبة العمل له . وأيضاً فالتعبير بمحبة الشيىء عن مجرد محبة طاعته لا عن محبة نفسه أمر لا يعرف في اللغة لا حقيقة ولا مجازاً ، فحمل الكلام عليه تحريف محض ، وقد قررنا في مواضع من القواعد الكبار أنه لا يجوز أن يكون غير الله محبوباً مراداً الماته ، كما لا يجوز أن يكون غير الله

موجوداً بذاته ، بل لا رب الا الله ولا إله غيره . والإله هو المعبود الذي يستحق أن يحب لذاته ويعظم لذاته كمال المحبة والتعظيم . وكل مولود يولد على الفطرة ، فإنه سبحانه فطر القلوب على أنه ليس في محبوباتها ومراداتها ما تطمئن إليه إلا الله وحده ، وإنكل ما أحبه المحبوب من مطعوم وملبوس ومنظور وملموس يجدمن نفسه وإن قلبه يطلب شيئاً سواه ويحب أمراً غيره يتألهه ويصمد إليه ويطمئن إليه ويرى ما يشبهه من هذه الأجناس ، ولهذا قال الله تعالى في كتابه ( ٢٨ الرعد ) : ﴿ أَلَا بِذَكُرِ اللَّهُ تَطْمُنُ القلوب ﴾ في الصحيح عن عياض بن حار عن النبي صلى الله عليه وسلم عن الله قال ه إنى خلقت عبادى حنفاء ، فاجتالتهم الشياطين ، وحرَّمَتْ عليهم ما أحللت لهم ، وأمرَتهم أن يشركوا بي ما لم أنزل به سلطاناً » كما في الصحيحين عن أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال «كل مولود يولد على الفطرة » فأبواه يهودانه وينصرانه و يمجسانه ، كما تنتج البهيمة بهيمة جمعاء هل تحسون فيها من جدعاء » . ثم يقول أبو هريرة اقرءوا إن شئتم ( ٣٠ الروم ) : ﴿ فطرة الله التي فطرالناس عليها ، لا تبديل لخلق الله ، ذلك الدين القيم ﴾ . وأيضاً فكل ما فطرت القلوب على محبته من نعوت الكمال فالله هو المستحق له على الكمال ، وكل ما في غيره من محبوب فهو منه سبحانه وتعالى، فهو المستحق لأن يحب على الحقيقة والكمال ، وإنكار محبة العبد لربه هو في الحقيقة إنكاراً لكونه إلهاً معبوداً ، كما أن إنكار محبته لعبده يستازم إنكار مشيئته ، وهو يستلزم إنكار كونه رباً خالقاً ، فصار إنكارها مستلزماً لإنكار كونه رب العالمين ولكونه إله العالمين ، وهذا هو قول أهل التعطيل والجحود . ولهذا اتفقت الأمتان قبلنا على ما عندهم من مَأْثُور وحَكُم عن مُوسَى وعيسى ، أَن أعظم الوصايا : أَن تحب الله بكلُّ قلبك وعُقلك وقصدك ، وهذا هو حقيقة الحنيفية ملة إبر أهيم التي هي أصل شريعة التوراة والإنجيل والقرآن ، و إنكار ذلك هو مأخوذ من مقالُ الصَّابئين أعداء إبراهيم الخليل ومن وافقهم على ذلك من متفلسف أو متكلم أو متفقه أخذه عن هؤلاء ،ا وظهر ذلك في القرامطة الباطنية من الإسماعيلية ، ولهذا قال الحليل إمام الحنفاء ( ٧٥ الشعراء ) : ﴿ أَفُرَأَيْتُم ما كنتم تعبدون أنتم وآباؤكم الأقدمون ، فأنهم عدو لي إلا رب العالمين ﴾ وقال أيضاً ( ٧٦ الأنعام ) : ﴿ لَا أَحِبِ الآفلين ﴾ ، وقال تعالى ( ٨٨ الشعراء ) : ﴿ يُومُ لَا يَنْفُعُ مَال ولا بنون ، إلاً من أتى الله بقلب سليم ﴾ وهو السليم من الشرك ، وأما قولهم إنه لا مناسبة بين المحدث والقديم توجب محبته له وتمتعه بالنظر إليه ، فهذا الكلام مجمل ، فإن أرادوا بالمناسبة أنه ليس بوالد فهذا حق ، وإن أرادوا أنه ليس بينهما من المناسبة

ما بين الناكح والمنكوح والآكل والمأكول ونحو ذلك فهذا أيضاً حق ، وإن أرادوا أنه لا مناسبة بينهما توجب أن يكون أحدهما محباً عابداً والآخر معبوداً محبوباً فهذا هو رأس المسألة والاحتجاج به مصادرة على المطلوب ويكنى في ذلك المنع . ثم يقال : بل لا مناسبة تقتضي المحبَّة الكاملة إلا المناسبة التي بين المُخلوق والخالق الذَّى لا إله غيره الذي هو في السماء إله وفي الأرض إله وله المثل الأعلى في السماوات والأرض. وحقيقة قول هؤلاء أنهم جحدوا كون الله معبوداً في الحقيقة ، ولهذا وافق على هذه المسألة طوائف من الصوٰفية المتكلمين الذين ينكرون أن يكون الله محباً في الحقيقة فأقروا بكونه محبوباً ومنعواكونه محباً ، لأنهم تصوفوا مع ماكانوا عليه من قول أولئك المتكامة ، فأخذوا عن الصوفية مذهبهم في المحبة ، وإن كانوا قد يخلطون فيه ، وأصل إنكارِها إنما هو قول المعتزلة ونحوهم من الجهمية . فأما محبة الرب عبده فهم لها أشد إنكاراً » ومنكروها قسمان : قسم يتأولونها بنفس المفعولات التي يحبها العبد فيجعلون محبته نفس خلقه . وقسم يجعلونها نفس إرادته لتلك المفعولات . وقد بسطنا الكلام فى ذلك فى « قواعد الصفات والقدر» وليس هذا هو موضعها . ومن المعلوم أنه قد دل الكتاب والسنة واتفاق سلف الأمة على أن الله يحب ويرضى ما أمر بفعله من واجب ومستحب ، وإن لم يكن ذلك موجوداً ، وعلى أنه قد يريد وجود أمور يبغضها ويسخطها من الأعيان والأفعال كالفسق والكفر ، وقد قال الله تعالى ( ٢٠٥ البقرة ) : ﴿ وَاللَّهُ لَا يُحِبُ الفَسَادِ ﴾ وقال تعالى (٧ الزمر ) : ﴿ وَلَا يُرْضَى لَعْبَادُهُ الْكُفُرِ ﴾ .

والمقصود هنا إنما هو فى ذكر محبة العباد لله ، وقد تبين أن ذلك هو أصل أعمال الإيمان ، ولم يتبين بين أحد من سلف الأمة من الصحابة والتابعين لهم بإحسان نزاع فى ذلك ، وكانوا يحركون هذه المحبة بما شرع الله أن تحرك به من أنواع العبادات الشرعية كالعرفان الإيمانى والسهاع الفرقانى . قال تعالى ( ٢٥ الشورى ) : ﴿ وكذلك أوحينا إليك روحاً من أمرنا ، ما كنت تدرى ما الكتاب ولا الإيمان ﴾ إلى آخر السورة . ثم أنه لما طال الأمد صار فى طوائف المتكلمة من المعتزلة وغيرهم من ينكر هذه المحبة ، وصار فى بعض المتصوفة من يطلب تحريكها بأنواع من سماع ينكر هذه المحبة ، وصار فى بعض المتصوفة من يطلب تحريكها بأنواع من سماع الحديث كالتغيير (١) وسماع المكاء والتصدية ، فيسمعون من الأقوال والأشعار ما فيه تحريك جنس الحب الذى يحرك من كل قلب ما فيه من الحب ، بحيث يصلح لمحب الأوتار والصلبان والأبحوان والأوطان والمردان والنسوان ، كما يصلح لمحب الرحمن ،

<sup>(</sup>۱) ذكر ابن الجوزى فى كتابه « تلبيس إبليس » أن المفيرة قوم يغيرون ذكر الله بدعاء وتضرع ، وقد وسموا ما يطربون نيه من الشعر فى ذكر الله عز وجل تغييراً. وقال : كان الشافعي يكره التغيير اه

ولكن كان الذين يحضرونه من الشيوخ يشترطون له المكان والإمكان والخلان ؛ وربما اشترطوا له الشيخ الذي يحرس من الشيطان ، ثم توسع في ذلك غيرهم حتى خرجوا في ذلك إلى أنواع من المعاصي بل إلى نوع من الفسوق ، بل خرج فيه طوائف الى الكفر الصريح بحيث يتواجدون على أنواع من الأشعار التي فيها الكفر والإلحاد ، مما هو من أعظم أُنواع الفساد ، وينتج ذلك لهم من الأحوال بحسبه كما تنتج لعباد المشركين وأهل الكتابِ عباداتهم بحسبها ، والذي عليه محققو المشايخ أنه . كما قال الجنيد رحمه الله : من تكلف السماع فتن به ، ومن صادفه استراح به ومعنى ذلك أنه لا يشرع الاجتماع لهذا السهاع المحدث ، ولا يؤمر به ، ولا يتخذ ديناً وقربة ، وأن القرب والعبادات إنما تؤخذ عن اارسل صلوات الله وسلامه عليهم ، فكما أنه لا حرام إلا ما حرمه الله فإنه لاّ دين إلا ما شرعه الله . قال الله تعالى ( ٢١ الشورى ) : ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَاء شُرَعُوا لَهُمْ من الدين ما لم يأذن به الله ﴾ ولهذا قال ( ٣١ آل عمران ) : ﴿ قُلْ إِنْ كُنتُم تَحْبُونَ اللَّهُ فاتبعونى يحببكم الله ويغفر أكم ذنوبكم ﴾ ، فجعل محبتهم لله مُوجّبة لمتابعة رسوله ، وجعل متابعة رسوله موجبة لمحبة الله لهم ،قال أبيّ بن كعب رضى الله عنه : عليكم بالسبيل والسنة ، فإنه ما من عبد على السُّبيل والسنة ذكر الله فاقشعر جلده من مخافة اللهُ إلا تحاتت عنه خطاياه كما يتحات الورق اليابس عن الشجرة ، وما من عبد على السبيل والسنة ذكر الله خالياً ففاضت عيناه من مخافة الله إلا لم تمسه النار أبداً ، وإن اقتصاداً لى سبيلٍ وسنة خير من اجتهاد في خلاف سبيل وسنة ، فاحرصوا أن تكون أعمالكم اقتصاداً واجتهاداً على منهاج الأنبياء وسنتهم . وهذا مبسوط في غير هذا الموضع ، فلوكان هذا مما يؤمر به ويستحب وتصلح به القلوب للمعبود المحبوب لكان ذلك مما دلت الأدلة الشرعية عليه . ومن المعلوم أنه لم يكن فى القرون الثلاثة المفضلة التي قال فيها النبي صلى الله عليه وسلم « خير القرون قرني الذي بعثت فيه ، ثم الذين يلونهم ، ثم الذين يلونهم » لا في الحجاز ، ولا في الشام ، ولا في اليمن ، ولا في العراق ، ولا في مصر ، ولا في خراسان ، أحد من أهل الخير والدين يجتمع على السماع المبدع لصلاح القلوب ، ولهذا كرهه الأثمة كالإمام أحمد وغيره ، وعده الشافعي من إحداث الزنادقة حين قال : خلفت ببغداد شيئاً أُحدثه الزنادقة يسمونه التغيير (١) يصدون به الناس عن القرآن . وأما مالا يقصده الإنسان من الاستماع فلا يترتب عليه نهى ولا ذم باتفاق الأئمة ، ولهذا إنما يترتب الذم والمدح على الاستماع لا على السماع ، فالمستمع للقرآن يثاب عليه ، والسامع له من غير قصد لا يثاب على ذلك إذ الأعمال بالنيات . وكذلك

<sup>(</sup>١) تقدم تفسير التغيير في ص ٧١ عن ابن الجوزي .

ما ينهى عن استماعه من الملاهى لو سمعه السامع بدون قصد لم يضره ذلك ، فلو استمع السامع بيتا يناسب بعض حاله تحرك ساكنه المحمود وأزعج قاطنه المحبوب أو تمثل بذلك ونحو ذلك لم يكن ذلك مما ينهى عنه ، وإن كان المحمود الحسن حركة قلبه التي يحبها الله ورسوله أو التي تتضمن فعل ما يحبه الله وترك ما يكرهه ، كالذى اجتاز ببيت فسمع قائلا يقول :

كل يسوم تتلسون غير هذا بك أجمل

فأخذ منه إشارة تناسب حاله فإن الإشارة من باب القياس والاعتبار وضرب الأمثال . ومسألة السماع كبيرة منتشرة قد تكلمنا عليها في غير هذا الموضع ، والمقصود ههنا أن المقاصد المطلوبة للمريدين تحصل بالسماع الإيماني القرآني النبوي آلديني الشرعي الذي هو سماع النبيين وسماع العالمين وسماع العارفين وسماع المؤمنين ، قال الله تعالى ( ٥٨ مريم ) : ﴿ أُولئكُ الَّذِينَ أَنعُمُ اللَّهِ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّبِينِ مِنْ ذَرِيةَ آدَمٍ ــ إِلَى قُولُهُ ــ إذا تتلى عليهم آياتُ الرحمن خروا سجداً وبكياً ﴾ وقال تعالى ( ١٠٧ الإُسراء ) : ﴿ إِنَّ الذين أوتوا العلم من قبله إذا يتلي عليهم يخرون للأذقان سجداً ـــ إلى قوله ـــ ويزيدهم خشوعا ﴾ وقال تعالى ( ٨٣ المائدة ) : ﴿ وإذا سمعوا ما أنزل إلى الرسول ترى أعينهم تفيض من الدمع مما عرفوا من الحق ﴾ وقال تعالى ( ٢ الأنفال ) : ( إنما المؤمنون الذين إذًا ذكر الله وجلت قلوبهم ، وإذا تليت عليهم آياته زادتهم إيماناً ﴾ الآية . وقال تعالى ( ٢٣ الزمر ) : ﴿ الله نزل أحسن الحديث كتاباً متشابهاً مثانى تقشعر منه جلود الذين يخشون ربهم ﴾ الآية ، وكما مدح المقبلين على هذا السماع فقد ذم المعرضين عنه في مثل قوله ( ٦ لقان ) : ﴿ ومن الناس من يشترى لهو الحديث ليضلُ عن سبيل الله بغير علم ويتخذها هزواً \_ إلى قوله \_ وإذا تتلى عليه آياتنا ولى مستكبراً كأن لم يسمعها ﴾ الآية ، وقال تعالى ( ٧٣ الفرقان ) : ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا ذَكُرُوا بَآيَاتَ رَبُّهُم لَمْ يَخْرُوا عَليها صا وعمياناً ﴾ ، وقال تعالى ( ٢٣ الأنفال ) : ﴿ وَلُو عَلَمُ اللَّهُ فَيْهُمْ خَيْرًا لَأُسْمِعُهُمْ ﴾ الآية ، وقال تعالى ( ٢٦ فصلت) : ﴿ وقال الذين كفروا لا تسمعوا لهذا القرآن والغوا فيه لعلكم تغلبون ﴾ وقال تعالى ( ٤٩ المدثر ) : ﴿ فما لهم عن التذكرة معرضين كأنهم حمر مستنفرة فرت من قسورة ﴾ ومثل هذا كثير في القرآن . وهذا كان سماع سلف الأمة و أكابر مشايخها وَأَثْمَتُها كالصحابة والتابعين ومن بعدهم من المشايخ كإبراهيم بن أدهم والفضيل بن عياض وأبى سلمان الداراني ومعروف الكرخي ويوسف بن أسباط وحذيفة المرعشى وأمثال هؤلاء . وكأن عمر بن الخطاب يقول لأبي موسى الأشعرى : يا أبا موسى

ذكرنا ربنا ، فيقرأ وهم يسمعون ويبكون . وكان أصحاب محمد إذا اجتمعوا أمروا و احداً منهم أن يقر أ القرآن و الباق يستمعون ، وقد ثبت فى الصحيح « أن النبي صلى الله عليه وسلم مر بأبي موسى الأشعرى وهو يقرأ فجعل يستمع لقراءته وقال: لقد أوتى مزماراً من مزامير آل داود » ، وقال « مررت بك البارحة وأنت تقرأ فجعات أستمع لقراءتك ، فقال : لو علمت أنك تسمع لحبرته لك تحبيراً » أى لحسنته لك تحسيّناً وقال « زينوا القرآن بأصواتكم » وقال « الله أشد أذنا إلى الرجل الحسن الصوت بالقرآن من صاحب القينة إلى قينته » أذنا أى استهاعاً كقوله ( ٢ الانشقاق ) : ﴿ وأذنت لربها وحقت ﴾ أى استمعت . وقال صلى الله عليه وسلم « ما أذن الله لشيءُ ما أذن لنبي حسن الصوت يتغنى بالقرآن يجهر به » وقال « ليس منا من لم يتغن بالقرآن » ولهذا السهاع من المواجيد العظيمة والأذواق الكريمة ومزيد المعارف والأحوال الجسيمة ما لا يسعه خطاب و لا يحويه كتاب ، كما أن في تدبر القرآن وتفهمه من مزيد العلم والإيمان ما لا يحيط به بيان . ومما ينبغي التفطن له أن الله سبحانه قال في كتابه ( ٣١ آل عمران ) : ﴿ قُلْ إِنْ كُنتُمْ تَحْبُونَ اللَّهُ فَاتَّبَعُونَى يَحْبَبُكُمُ اللَّهُ ﴾ قال طائفة من السلف : ادعى قوم على عهد النبي صلى الله عليه وسلم أنهم يحبون الله ، فأنزل الله هذه الآية ﴿ قُلُ إِنْ كُنتُم تَحْبُونَ اللَّهَ فَاتْبَعُونَى يَحْبَبُكُم اللَّهُ ﴾ الآية ، فبين سبحانه أن محبته توجب اتباع الرسول ، وأن اتباع الرسول يوجب محبة الله للعبد ، وهذه محبة امتحن الله بها أهل دعوى محبة الله فإن هذا الباب يكثر فيه الدعاوى والاشتباه ، ولهذا يروى عن ذى النون المصرى أنهم تكلموا في مسألة المحبة عنده فقال : اسكتوا عن هذه المحبة لا تسمعها النفوس فتدعيها . وٰقال بعضهم : من عبد الله بالحب وحده فهو زنديق ، ومن عبد الله بالخوف وحده فهو حروری ، ومن عبده بالرجاء وحده فهو مرجیء ، ومن عبده بالحب والخوف والرجاء فهو مؤمن موحد . وذلك لأن الحب المجرد تتبسط النفوس فيه حتى تتسع فى أهوائها إذا لم يزعها وازع الحشية لله ، حتى قالت اليهود والنصارى ( ١٨ المائدة ) : ﴿ نحن أبناء الله وأحباؤه ﴾ . ويوجد في مدعى المحبة من مخالفة الشريعة ما لا يوجد في أهل الخشية، ولهذا قرن الخشية بها في قوله ( ٣٢ ق ) : ﴿ هذا ماتوعدون لكل أواب حفيظ ، من خشى الرحمن بالغيب وجاء بقلب منيب ، ادخلوها بسلام ذلك يوم الخلود 🕽 .

وكان المشايخ المصنفون في السنة يذكرون في عقائدهم مجانبة من يكثر دعوى المحبة ، والحوض فيها من غير خشية ، لما في ذلك من الفساد الذي وقع فيه طو ائف من المتصوفة ..

وما وقع فى هؤلاء من فساد الاعتقاد والأعمال أوجب إنكار طوائف لأصل طريقة المتصوفة بالكلية ، حتى صار المنحرفون صنفين : صنف يقر بحقها وباطلها ، وصنف ينكر حقها وباطلها كما عليه طوائف من أهل الكلام والفقه . والصواب إنما هو الإقرار بما فيها وفى غيرها من موافقة الكتاب والسنة ، والإنكار لما فيها وفى غيرها من محالفة الكتاب والسنة .

وقال تعالى ( ٣١ آل عمران ) : ﴿ قُلُ إِنْ كُنَّمْ تَحْبُونَ اللَّهُ فَاتَّبْعُونَى يُحْبَبِّكُمْ اللَّهُ ويغفر لكم ذنوبكم ﴾ . فاتباع سنة رسوله صلى الله عليه وسلم واتباع شريعته باطناً وظاهراً هي موجب محبة الله ، كما أن الجهاد في سبيله وموالاة أوليائه ومعاداة أعدائه هو حقيقتها كما في الحديث « أوثق عرى الإيمان الحب في الله والبغض في الله » وفي الحديث « من أحب لله وأبغض لله وأعطى لله ومنع لله فقد استكمل المحبة » وكثير ممن يدعى المحبة هو أبعد من غيره عن اتباع السنة وعن الأمر بالمعروف وعن النهي عن المنكر والجهاد في سبيل الله ، ويدعى مع هذا أن ذلك أكمل لطريق المحبة من غيره لزعمه أن طريق المحبة لله ليس فيه غيرة ولا غضب لله ، وهذا خلاف ما دل عليه الكتاب والسنة ، ولهذا في الحديث المأثور « يقول الله تعالى يوم القيامة : أين المتحابون بجلالي ، اليوم أظلهم في ظلى يوم لا ظل إلا ظلى » . فقوله أين المتحابون بجلال الله تنبيه على ما فى قلوبهم من إجلال الله وتعظيمه والتحاب فيه ، وبذلك يكونون حافظين لحدُّوده دون الذين لَا يحفظون حدوده لضعف الإيمان في قلوبهم ، وهؤلاء الذين. جاء فيهم الحديث « حقت محبتي للمتحابين في ، وحقت محبتي للمتجالسين في ، وحقت محبتي للمتزاورين في ، وحقت محبتي للمتباذلين في » ، والأحاديث في المتحابين لله كثيرة ، وفى الصحيحين عن النبي صلى الله عليه وسلم من حديث أبى هريرة « سبعة يظلهم الله فى ظله يوم لا ظل إلا ظله : إمام عادل ، وشاب نشأ فى عبادة الله ، ورجل قلبه معلق بالمسجد إذا خرج منه حتى يرجع إليه ، ورجلان تحابا في الله واجتمعا وتفرقا عليه ، ورجل تصدق بصدقة فأخفاها حتى لا تعلم شماله ما أنفقت يمينه ، ورجل ذكر الله خالياً ففاضت عيناه ، ورجل دعته امرأة ذات نسب وجال فقال : إنى أخاف الله رب العالمين .

وأصل المحبة هو معرفة الله سبحانه وتعالى ، ولها أصلان : أحدهما وهو الذى يقال له محبة العامة لأجل إحسانه إلى عباده ، وهذه المحبة على هذا الأصل لا ينكرها أحد ، فإن القلوب مجبولة على حب من أحسن إليها وبغض من أساء إليها ، والله سبحانه هو

المنعم المحسن إلى عبده بالحقيقة . فإنه المتفضل بجميع النعم وإن جرت بواسطة ، إذ هو ميسرُ الوسائط وسبب الأسباب ، لكن هذه المحبة إذاً لم تجذب القلب إلى محبة الله نفسه فما أحب العبد فى الحقيقة إلا نفسه ، وهذا ليس بمذموم بل محمود . وهذه المحبة هي المشار إليها بقوله « أحبوا الله لما يغذوكم به من نعمه ، وأُحبونَى لحب الله ، وأحبوا أهلى بحبي » والمقتصر على هذه هو لم يعرف من جهة الله ما يستوجب أنه يحبه إلا للإحسان إليه ، وهذا كما قالوا : إن الحمد لله على نوعين : حمد هو شكر وذلك لا يكون إلا على نعمته ، وحمد هو ثناء عليه ومحبة له ، وهو بما يستحقه لنفسه سبحانه . فكذلك الحب ، فإن الأصل الثاني هو محبته لما هو أهل ، وهذا حب من عرف من الله ما يستحق أن يحب لأجله ، وما من وجه من الوجوه التي يعرف الله بها مما دلت عليه أسماؤه وصفاته إلاوهو يستحق المحبَّة الكاملة من ذلك الوَّجَّه ، حتى جميع مفعولاته ، إذكل نعمة منه فضِل ، وكل نقمة منه عدل ، ولهذا استحق أن يكون محموداً على كل حال ، ويستحق أنَّ يحمد على السراء والضراء ، وهذا أعلى وأكمل ، وهذا حب الخاصة ، وهؤلاء هم الذين يطلبون لذة النظر إلى وجهه الكريم ، ويتلذذون بذكره ومناجاته ، ويكون ذلك لهم أعظم من الماء للسمك ، لو انقطعوا عن ذلك لوجدوا من الألم مالا يطيقون ، وهم السابقون كما في صحيح مسلم عن أبى هريرة قال « مراانبي صلى الله عليه وسلم بجبل يقال له جمدان فقال : سيروا ، هذا جمدان . سبق المفردون . قالوا : يا رسول الله من المفردون ؟ قال : الذاكرون الله كثيراً والذاكرات » ، وفى رواية أخرى قال « المستهترون بذكر الله (١) يضع الذكر عنهم أثقالهم فيأتون يوم القيامة خفافاً » ، وفي حديث هارون بن عنترة عن أبيه عن ابن عباس رضي الله عنهما قال « قال موسى : يا رب أى عبادك أحب إليك ؟ قال : الذي يذكرني ولا ينساني . قال : أي عبادك أعلم ؟ قال : الذي يطلب علم الناس إلى علمه ، ليجد علمة تدله على هدى ، أو ترده عن ردى . قال : أى عبادك أحكم ؟ قال : الذي يحكم على نفسه كما يحكم على غيره ، ويحكم إلغيره كما يحكم لنفسه » فذكر فى هذا الحديث الحب والعلم والعدل ، وذلك جماع الحير .

ومما ينبغى التفطن له أنه لا يجوز أن يظن فى باب محبة الله تعالى ما يظن فى محبة غيره مما هو من جنس التجنى والهجر والقطيعة لغير سبب ، ونحو ذلك مما قد يغلط فيه طوائف من الناس ، حتى يتمثلون فى حبه بجنس ما يتمثلون به فى حب من يصد

<sup>(</sup>١) أى الذين أو لعوا به ، لا يتحدثون بغيره .

ويقطع بغير ذنب أو يبعد من يتقرب إليه ، وإن غلط في ذلك من غلط من المصنفين فى رَسَائلهم حَتَى يَكُونَ مَضْمُونَ كَلَامُهُمْ إقامَةُ الحَجَةُ عَلَى الله ، بِلَ لله الحَجَّةُ البالغة . وقد ثبت فى الصحيحين عن أبى هريرة عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال « يقول الله تعالى : من ذكرنى فى نفسه ذكرته فى نفسى ، ومن ذكرنى فى ملأ ذكرته فى ملأ بخير منه ، ومن تقرب إلى شبراً تقربت إليه ذراعاً ، ومن تقرب إلى ذراعاً تقربت إليه باعاً ، ومن أتانى يمشى أتيته هرولة » وفي بعض الآثار « يقول الله تعالى : أهل ذكرى أهل مجالستی ، وأهل شكرى أهل زيارتی ، وأهل طاعتی أهل كرامتی ، وأهل معصيتي لا أؤيسهم من رحمتي : إن تابوا فأنا حبيبهم ، لأن الله يحب التوابين . وإن لم يتوبوا فأنا طبيبهم ؛ أبتليهم بالمصائب حتى أطهرهم من المعايب » ، وقال تعالى ( ١١٢ طه) : ﴿ وَمِن يَعْمُلُ مِنَ الصَّالَحَاتِ وَهُو مَوْمِنَ فَلَا يَخَافَ ظَلَّمَا وَلَا هَضَمَا ﴾ قيل : الظلم أن يحمل عليه سيئات غيره ، والهضم أن ينقص من حسنات نفسه ، وقال تعالى ( ١١٨ النحل): ﴿ وَمَا ظُلْمُنَاهُمُ وَلَكُنْ كَانُوا أَنْفُسُهُمْ يُظْلُمُونَ ﴾ ، وفي الحديث الصحيح عن أبي ذر رضي الله عنه قال « يقول الله تعالى : يا عبادي ، إني حرمت الظلم على نفسي وجعلته بينكم محرماً ، فلا تظالموا . يا عبادى ،كلكم ضال إلا من هديته ، فاستهدوني أهدكم . يا عبادي ، كلكم جائع إلا من أطعمته ، فاستطعموني أطعمكم . يا عبادي ، كلكم عار إلا من كسوته ، فاستكسونى أكسكم . يا عبادى ، إنكم تذنبون بالليل والنهار ، وأنا أغفر الذنوب ولا أبالى ، فاستغفرونى أغفر لكم . يا عبادى ، إنكم لم تبلغوا ضرى فتضرونی ، ولن تبلغوا نفعی فتنفعونی. یا عبادی ، لو أن أولكم وآخركم وإنسكم وجنكم كانوا على أتَّقى قلب رَجل منكم ما زاد ذلك في ملكي شيئاً . يَا عبادي ، لو أنْ أولكم وآخركم وإنسكم وجنكم كانوا على أفجر قلب رجل منكم ما نقص ذلك من ملكى إشيئاً . يا عبادى ، لو أن أولكم وآخركم وإنسكم وجنكم اجتمعوا في صعيد واحد فسألونى فأعطيتكل واحد منهم مسألته ما نقص ذلك من ملكي إلاكما ينقص المخيط إذا غمس فى البحر . يا عبادى إنما هي أعمالكم أحصيها لكم ثم أوفيكم إياها ، فمن وجد خيراً فليحمد الله ، ومن وجد غير ذلك فلا يلومن إلا نفسه » ، وما رواه البخارى. عن شداد بن أوس قال « قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : سيد الاستغفار أن يقول العبد : اللهم أنت ربى لا إله إلا أنت خلقتني وأنا عبدك ، وأنا على عهدك روعدك ما استطعت ، أعوذ بك من شر ما صنعت ، أبوء لك بنعمتك على وأبوء بذنبي ، فاغفر لى ، فإنه لا يغفر الذنوب إلا أنت . من قالها إذا أصبح موقناً بها فمات في يومه

ِهِجَلِ الجِنةِ ، ومن قالها إذا أمسى موقناً بها فمات من ليلته دخل الجِنة » فالعبد دائماً بين نعمة من الله يحتاج فيها إلى شكر ، وذنب منه يحتاج فيه إلى استغفار ، وكل من هذين من الأمور اللازمة للعبد دائماً ، فإنه لا يزال يتقلب في نعم الله وآلائه ، ولا يزال محتاجاً إلى التوبة والاستغفار . ولهذا كان سيد ولد آدم وإمام المتقين يستغفر في جميع الأحوال . وقال صلى الله عليه وسلم في الحديث الصحيح الذي رواه البخاري « أيها طلناس ، تو بوا إلى رَبُّكُم ، فإنى أتوب إلى الله فى اليوم مائة مرة » وقال عبد الله بن عمر «كنا نعد لرسول الله صلى الله عليه وسلم في المجلس الواحد يقول: رب اغفر لي وتب على إنك أنت التواب الرحيم ، مائة مرة » وقال « إنى لأستغفر الله وأتوب إليه فى اليوم الثنتين وسبعين مرة » وفي صحيح مسلم أنه قال « إنه ليغان على قلبي ، وإنى لأستغفر الله في اليوم مائة مرة » ولهذا شرع الاستغفار في خواتيم الأعمال ، قال تعالى ( ١٧ آل عمران ) : ﴿ وَالْمُسْتَغَفِّرِينَ بِالْأَسْحَارِ ﴾ قال بعضهم : أُحيُّوا الليل بالصلاة ، فلماكان وقت السحر أمروا بالاستغفار . وفئ الصحيح « أن النبي صلى الله عليه وسلم كان إذا انصرف من صلاته استغفر ثلاثاً وقال : اللهم أنت السلام ومنك السلام ، تباركت ياذا الجلال والإكرام» ، وقال تعالى (١٩٨ البقرة ) : ﴿ فَإِذَا أَفْضَتُم مَنْ عَرَفَاتَ فَاذْكُرُوا الله عند المشعر الحرام ـــ إلى قوله ــ واستغفروا الله إن الله غفور رحيم 🕻 ، وقد أمر الله نبيه بعد أن بلغ الرسالة وجاهد فى الله حق جهاده وأتى بما أمر الله به مما لم يصل إليه غيره فقال ﴿ إِذَا جَاءَ نَصَرَ اللَّهِ وَالْفَتَحِ ، وَرَأَيْتَ النَّاسُ يَلْخَلُونَ فَى دَيْنَ اللَّهُ أَفُواجًا ، فسبح بحمد رُبك وأستغفره ، إنه كان توابا ﴾ ولهذا كان قوام الدين بالتوحيد والاستغفار ، كما قال الله تعالى ( أول هود ) ﴿ الر . كتاب أحكمت آياته ثم فصلت من لدن حكيم خبير ، ألا تعبدوا إلا الله إنني لكُم منه نذير وبشير . وأن استغفَّروا ربكم ثم توبوا إليَّهُ يمتعكم متاعاً حسناً ﴾ الآية . وقال تعالى (٦ فصلت) : ﴿ فاستقيموا إليه واستغفروه ﴾ وقال تعالى ( ١٩ محمد ) : ﴿ فاعلم أنه لا إله إلا الله ، واستغفر لذنبك وللمؤمنين والمؤمنات ﴾ ولهذا جاء في الحديث « يقول الشيطان : أهلكت الناس بالذنوب ، وأهلكونى بلا إله إلا الله والاستغفار » وقال يونس ( ٨٧ الأنبياء ) : ﴿ لَا إِلَّهُ إِلَّا أَنْتَ مسبحانك إنى كنت من الظالمين ﴾ و «كان النبي صلى الله عليه وسلم إذا ركب دابته يحمد الله ثم يكبر ثلاثاً ويقول : لا إله إلا أنت ، ظلمت نفسي ، فاغفر لى » . وكفارة المجلس التي كان يختم بها المجلس والوضوء « سبحانك اللهم وبحمدك ، أشهد أَن لا إله إلا أَنت أَستغفرك وأتوب إليك » والله أعلم . وصلى الله على محمد وسلم .

## فهشرس

# ( التحفة العراقية في الأعمال القلبية )

| صفحة  |                | *                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|-------|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|       | الشكر له ،     | أعمال القلوب (أى محبة الله ورسوله ، والتوكل على الله ، وإخلاص الدين له ، و                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 44    | ادر:<br>در:    | والصبر على حلمه ، وألحوف منه ، والرجاء له ) هي من أصول الإيمان وقواعد اا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| **    | ات ات          | المسلمون في أعمال القلوب على ثلاث درجات : ظالم لنفسه ، ومقتصد ، وسابق بالحبر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٣٨.   |                | البدعة احب إلى إبليس من المعصية البدعة احب إلى إبليس من المعصية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 44    |                | من عمل بما علم أورثه الله علم ما لم يعلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 44    |                | من ثواب الحسنة الحسنة بعدها ، ومن عقوبة السيئة السيئة بعدها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 44    |                | الصدق والتصديق يكونان في الأقوال وفي الأعمال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|       |                | الإخلاص هو حقيقة الإسلام ، والإسلام هو الاستسلام لله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 4 1   | - 1 - 131 74   | الحلال بين ، والحرام بين فن اتقى الشبهات استبرأ لعرضه ودينه . وإن فى الجسد مضا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|       | به إدا صلحت    | صلح الجسدكله وهي القلب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 2 4   |                | المناز أراق المراب المر |
| 24    |                | الحزن لم يأمر الله به ولا رسوله ﴿ ولا تهنوا ولا تحزنوا ، وأنتم الأعلون ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 2 2   |                | رحمق الله على العباد ، وبحق العباد على الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| £ £ . |                | العبادة لا تصلح إلا لله . فرح الله بتوبة عبده                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| £ £   | الدار الآخرة   | الزهد المشروع ترك الرغبة فيها لا ينفع في الدار الآخرة ، والورع المشروع ترك ما قد يضم في                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ؤ ہ   | . لما خلة له " | يقدر الله الأمور ويقضيها بالأسباب التي جعلها معلقة بها ، كما في الحديث « اعملوا ، فكل مس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|       | م – إلى كوني   | تقسيم الكلمات ، والأمر ، والإرادة ، والإذن ، والكتاب ، والحكم ، والقضاء والتحر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٤٦    |                | وشرعی وشرعی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 2 (   | . 111          | العواقب التي خلق الله الناس لها سعادة وشقاوة ييسرون لها بأعمالهم الطيبة أو الحبيثة (أم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|       | الذ - آ - ا    | اجتر حوا السيئات أن نجعلهم كالذين آمنوا وعملوا الصالحات ) ٢١ الجاثية . ﴿ أَمْ نَجِعا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|       | ل الدين المبور | وعملوا الصالحات كالمفسدين في الأرض ، أم نجعل المتقين كالفجار ﴾ ٢٨ سورة ص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|       | . ور قل هل     | وستمم الذين بدارين الذي الدين المناه المارين المعلق فاللجار في ٢٨ سورة ص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| £ A   |                | يستوى الذين يعلمون والذين لا يعلمون ﴾ ٩ الزمر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٠ ٠   |                | المؤمن القوى خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف ، وفى كل خير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|       | أسيابا نقص     | قال طائقه من العلماء: الالتفات إلى الأسباب شرك في التوحيد ، ومحو الأسباب أن تكه ن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|       | ما بجمع فيه    | في العقل ، والإعراض عن الاسباب بالكلية قدح في الشرع . وإنما التوكل المأمور به                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ۲٥    |                | مقتضى التوحيد والعقل والشرع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|       |                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| صفحا |                                                                                                    |   |
|------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| o £  |                                                                                                    |   |
| -    | أهمية الصبر في الإسلام ، وقد ذكر في القرآن في أكثر من تسمين موضعاً                                 | • |
| 00   | الرضا بالقضاء وأنه من أعمال المقربين والمقتصدين. وقد فسر الحمد بالرضا                              |   |
| ٥٧   | من سعادة ابن آدم استخارته لله ، ، ورضاه بما قسم له                                                 |   |
|      | من الناس من يكون فيه صبر بقسوة ، ومهم من يكون فيه رحمة بجزع ، ومهم من يكون فيه القسوة              |   |
| ۸۰   | والجزع ، والمؤمن المحمود الذي يصبر على ما يصيبه ويرحم الناس والجزع ،                               |   |
| 09   | محبة الله ورسوله من أعظم واجبات الإيمان وأكبر أحواله ، بل هي أصل كل عمل من أعمال الإسلام           |   |
| 75   | محبة الله تقتضي طاعته في كل ما أمر به و هي عنه ، وذلك هو أصل الدين ، وكماله بكمالها ، ونقصه بنقصها |   |
|      | في الحديث القدسي الصحيح « لا يزال عبدي يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه ، فإذا أحببته كنت سمعه الذي     |   |
|      | يسمع به ، وبصره الذي يبصر به ، ويده التي يبطش بها ، ورجله التي يمشي بها ، فبي يسمع وبي             |   |
| 71   | يبصر وبي يبطش ، وبي يمشي . ولئن سألني لأعطينه ، ولئن استعاني لأعيننه »                             |   |
|      | الاتحاد المطلق الذي هو قول أهل « وحدة الوجود » هو تعطيل الصانع وجعود له وهو جامع لكل شرك           |   |
| 77   | إذا كانت المحبة أصل كل عمل ديني ، فالحوف والرجاء يستلزم المحبة ويرجع إليها                         |   |
|      | الدنيا دار استدراج ، والنار دار العذاب الحالص ، والجنة دار الرحمة الحالصة ، وأعلى نعيم الجنة       |   |
| 77   | النظر إلى وجه الله                                                                                 |   |
|      | قُولُ أَبُّ بن كعب : إن اقتصاداً في سبيل وسنة خير من اجتَّهاد في خلاف سبيل وسنة ، فاحرصوا أن       |   |
| ٧٣   | تكون أعمالكم – اقتصاداً واجتهاداً – على مهاج الأنبياء وسنتهم                                       |   |
|      | السهاع الشرعي هو سماع الصحابة والتابعين لكتاب الله بخشوع وتدبر وبصيرة ، والسماع البدعي ما أحدث     |   |
| ٥٧   | بعد ذلك مما سمى ( التغيير )                                                                        |   |
|      | من عبد الله بالحب وحده فهو زنديق ، ومن عبده بالخوف وحده فهو حرورى ومن عبده بالرجاء وحده            |   |
| ٥٧   | فهو مرجىء ، ومن عبده بالحب والحوف والرجاء فهو مؤمن موحد                                            |   |
| ٧٦   | الفساد الذي وقع فيه طوائف من المتصوفة ، وما وقع في هؤلاء من فساد الاعتقاد والأعمال                 |   |
|      | أصل المحبة معرفة الله ، وهي قسمان : محبة العامة لأجل إحسانه ومحبة الخاصة وهي محبته لما هو له أهل ، |   |
| ٧٧   | وهي محبة الذين يطلبون لذة النظر إلى وجهه الكريم ، ويتلذذون بذكره ومناجاته                          |   |
|      | فى الحديث القدسي « من ذكرنى فى نفسه ذكرته فى نفسى ، ومن ذكرنى فى ملأ ذكرته فى ملأ خير منه ،        |   |
| ٧٨   | ومن تقرب إلى شهراً تقربت إليه ذراعاً »                                                             |   |
| 1    | في حديث آخر « يا عبادي إني حرمت الظلم على نفسي وجعلته بينكم محرماً . فلا تظالموا . يا عبادي كلكم   |   |
| ٧٨   | ضال إلا من هديته فاستهدوني أهدكم . يا عبادي كلكم جائع إلا من أطعمته ، فاستطعموني أطعمكم »          |   |
|      | كان الذي صلى الله عليه وسلم إذا انصرف من صلاته استغفر الله ثلاثاً وقال : اللهم أنت السلام ومنك     |   |
| ٧٩   | السلام ، تباركت ياذا الْجلال والإكرام                                                              |   |
|      | •                                                                                                  |   |
|      |                                                                                                    |   |